1BG17.29

# жизнь замъчательныхъ людей

ВІОГРАФИЧЕСКАЯ ВИВЛІОТЕКА Ф. ПАВЛЕНКОВА.

ВОЛЬТЕРЪ

ЕГО ЖИЗНЬ И ЛИТЕРАТУРНАЯ- ДЪЯТЕЛЬНОСТЬ.

"Я хочу, чтобъ Вольтера изучали, чтобъ умы питались имъ: это образуетъ гражданъ, геніевъ, героевъ, писателей, это разовьетъ сто тысячъ талантовъ, которые иначе потерлются среди мракъ и невъжества". Екатерина II

БІОГРАФИЧЕСКІЙ ОЧЕРКЪ

И. М. Каренина.

Съ портретомъ Вольтера, гравированнымъ въ Петербургъ К. Адтомъ.

цъна 25 коп.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ

Типо-литографія Г. И. Салова и К°. Мѣщанская ул., д. № 5 1893

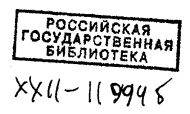


Вольтеръ.



Эскизные портреты Вольтера въ различные годы и при различныхъ обстоятельствахъ его жизни (по Гюберу).

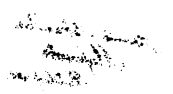
Дозволено цензурою. С.-Петербургъ, 19 Октября 1893 года.



Appending Topical Association of Bostolis opening.

### оглавление.

| I.   | Дътство и молодостъ Вольтера.—Бастилія и первые литера-     |
|------|-------------------------------------------------------------|
|      | турные успфхи.— «Генріада»                                  |
| II.  | Столкновение съ де-Роганомъ. — Опять Бастилія и нагнаніе. — |
|      | Вліяніе Англін на Вольтера.— «Англійскія письма» 15         |
| III. | Маркиза дю-Шатле. — Сирей. — Оптимизмъ Вольтера. — Его      |
|      | увлеченіе естественными науками.—Трагедін.—Знаком-          |
|      | ство съ Фридрихомъ II                                       |
| IV.  | Вольтеръ-придворный Смертъ Эмилін дю-Шатле Бер-             |
|      | линъ.—Дружба и ссора съ Фридрихомъ И.—Аресть во             |
|      | Франкфуртъ.—Историческія произведенія Вольтера. —           |
|      | «Орлеанская діва»                                           |
| V.   | Вольтеръ—хозяинъ.—Лиссабонское землетрязеніе.— «Кан-        |
|      | дидъ».—Энциклопедія.—Критика Вольтера.—Его фило-            |
|      | софія.—Отношеніе къ ЖЖ. Руссо                               |
| VI.  | Дъла Каласовъ, Сирвеновъ и проч.—Казнь Ла-Барра.—           |
|      | Ферней и его жители.—Гости и переписка.—Отъйздъ             |
|      | въ Парижъ.—Овацін.—Волѣзнь и смерть.—Приключенія            |
|      | послъ смерти                                                |



## ГЛАВНЪЙШІЕ ИСТОЧНИКИ:

«Oeuvres complètes de Voltaire avec préfaces, notes et commentaires nouveaux par Em. de la Bédollière et G. Avenel». Причемь сохранены также примъчанія Кондорсе и Декруа къ первому полному обранію сочиненій Вольтера. 1785—1789 года.

«Mémoires sur Voltaire et sur ses ouvrages par Wagnière et

Longchamp, ses secrétaires (Paris 1826).

Collini. «Mon séjour auprès de Voltaire» (Paris 1807).

Duvernet. «Vie de Voltaire suivie d'anecdotes qui composent sa vie privée» (Genève 1786). Для этого изданія написаны заметки о Вольтерт актера Lekain.

Condorcet. «Vie de Voltaire». Приложена почти ко всъмь

собраніямь сочиненій Вольтера.

Gust. Desnoiresterres. «Voltaire et la société au XVIII siècle» (Paris 1867—76). Въ 8 томахъ.

D. F. Strauss. «Voltaire». Sechs Vortr. (Leipzig 1870).

J. Morley. «Voltaire». (Lond. 1872).

Gaberel. «Voltaire et les Génévois» (Paris 1857).

Grimm. «Correspondance littéraire» (Paris 1877—82).

A. Sayous. «Le XVIII siècle à l'étranger, hist. de la litt. franç. dans les divers pays de l'Europe depuis la mort de Louis XIV, jusqu'à la rév. franç.» (Paris 1861).

H. Taine. «Les orig. de la France contemp.», и другіе.

Aprilia to promotion . Marganista

#### ГЛАВА І.

Дѣтство и молодость Вольтера.—Бастилія и первые литературные успѣхи.—«Генріада».

Франсуа-Мари Аруэ, будущій Вольтеръ, родился въ образованной и зажиточной буржуазной семьъ, достигшей этого положенія медленно и постепенно усиліями нъсколькихъ покольній.

Въ XVI въкъ предки Аруэ были еще простыми кожевниками въ Пуату; въ первой половинъ XVII въка дъдъ Вольтера оказался уже крупнымъ торговцемъ сукнами въ Парижъ. Онъ даль сыну соледное образование и въ 1666 г. ликвидироваль свои дела. Изъ рядовъ промышленной и торговой буржуазіи семья Аруэ перешла въ ряды служащей буржуазін, чиновниковъ и легистовъ, близко соприкасавшейся съ дворянствомъ. Сынъ торговца сукнами сделался нотаріусомъ, а впоследствін пріобрель должность въ государственномъ казначействе. Онъ женился на дворянкъ, не отличавшейся скромными домашними добродьтелями старой буржуазін, но сумъвшей сдылать домъ нотаріуса пріятнымъ для его знатныхъ кліентовъ. Онъ велъ дъло Сенъ-Симоновъ, Сюлли, Комартэновъ и пользовался ихъ благосклонностью. Герцогъ Ришельё крестиль его старшаго сына. Меньшему, будущему писателю, родившемуся въ ноябръ 1694 г., судьба послала въ крестные отцы аббата Шатонёфа, оказавшаго значительное вліяніе на его воспитаніе.

Веселый, свътскій аббать, не имъвшій съ религіей ничего общаго, кромъ полученія доходовь, быль старымь знакомымь жены нотаріуса и другомъ его дома. Онъ заинтересовался сво-имъ бойкимъ крестникомъ и занялся, по своему, его духовнымъ воспитаніемъ. Еще совстмъ маленькимъ онъ заставляль его за-

учивать «Моизіаду», модное въ то время скептическое произведеніе нѣкоего Лурде. Можно съ увъренностью сказать, что ребенокъ раньше ознакомился съ нападками на религію, чъмъ съ ея ученіемъ. Еще до поступленія въ училище мальчикъ преслѣдовалъ своего старшаго брата эпиграммами на его благочестіе. Лѣтъ 10—12 онъ уже представлять собою миніатюрнаго «вольнодумца», и Шатопёфъ быль не прочь похвастаться своимъ восинтанникомъ предъ знакомыми. Онъ возилъ его къ своей старой пріятельницѣ Нинонѣ де-Ланкло, мирно заканчивавшей въ это время свою бурную жизнь, пользуясь общей симпатіей оппозиціонно настроеннаго общества. Мальчикъ, никогда не отличавшійся застѣнчивостью, продекламироваль ей «Моизіаду», успѣль выказать свои блестящія способности и такъ поправился умной старухѣ, что она оставила ему по завѣщанію 2000 франковъ старухв, что она оставила ему по завъщанію 2000 франковъ на книги. Вольтеру было 7 лвть, когда умерла его мать. Десяти лвть отець отдаль его въ коллежь Луи-ле-Грань, гдв подъ руководствомъ језунтовъ восинтывались дати аристократовъ. Восинтанники, принадлежавшие къ наиболье знатнымъ родамъ, жили тамъ на особомъ положении: каждый имълъ отдъльную комнату, особаго воспитателя и собственнаго лакея для услугъ его маленькой особъ. Остальные воспитанники довольствовались одной комнатой и однимъ воспитателемъ на интерыхъ. Вольтеръ не пользовался конечно никакими привилегіями, но это не могло зад'явать его самолюбія,—онъ выдавался въ другомъ отношенін. Влагодаря своимъ способностямъ, а въ особенности ум'янью писать стихи, юный школьникъ очень скоро сдълался маленькой знаменитостью коллежа. Онъ писалъ риемованныя строчки и на за данныя темы, и для собственнаго удовольствія, а лёть 12-ти уже переводиль стихами Анакреона и написаль трагедію. Объ одномъ стихотворенін юнаго автора заговорили даже въ Парижѣ и Версалѣ. Это было прошеніе въ стихахъ, на писанное имъ для стараго инвалида, желавшаго нолучить отъ дофина денежное вспомоществованіе.

Вольтерь и въ коллеже не только не урониль своей репутаціи вольнодумца, а напротивь пріумножиль ее, и его вольнодумныя выходки были новидимому не безъизвестны самимъ восинтателямъ. По крайней мере первый біографъ Вольтера, Кондорсэ, а за нимъ и другіе приводять слова отца Лежэ, предсказывавшаго своему восинтаннику, что онъ «сделается главою французскихъ денстовъ». Нельзя не заместить, что по-

добное предсказаніе могло скорве поощрить, чёмъ испугать, такого ребенка, про котораго другой его воспитатель, отецъ Паллу, говориль, что онъ «пожираемъ жаждой славы». Не смотря на все это, Вольтеру не дурно жилось у отцовъ-іезуитовъ; они поощряли его поэтическій таланть, и съ нікоторыми изъ нихъ у него навсегда остались добрыя отношенія. Учился онъ вообще прекрасно и на экзаменахъ получаль первыя награды. Много прочныхъ дружескихъ связей завязалось у него и со школьными товарищами. Вмістіє съ нимъ учились и остались его пріятелями братья д'Аржансонъ, которые оба были впослідствій министрами. Влизкія отношенія сохранились у него и съ Сидевилемъ, ставшимъ потомъ парламентскимъ совітникомъ въ Руані; но самымъ близкимъ, самымъ дорогимъ другомъ всей его жизни остался графъ д'Аржанталь, «ангельхранитель», какъ называль его Вольтеръ, за неусыцную заботливость, съ которой тотъ всегда относился къ интересамъ своего безпокойнаго друга.

Шестнадцати лѣтъ Вольтеръ окончилъ курсъ и снова попалъ подъ преобладающее влініе Шатонёфа. Юноша испыталъ уже нѣчто вродѣ авторской славы, былъ увѣренъ въ своемъ поэтическомъ дарованіи и твердо рѣшилъ посвятить себя литературѣ. Отецъ его считалъ такое занятіе равнымъ полнѣйшему бездѣлью и вѣрнымъ средствомъ умереть съ голоду. Онъ опредѣлилъ сына въ школу правовѣдѣнія, но варварскій жаргонъ старыхъ французскихъ законовъ оскорблялъ литературный вкусъ Вольтера и внушилъ ему полнѣйшее отвращеніе отъ избранной отцемъ карьеры. Онъ совсѣмъ не занимался и проводилъ все время въ обществѣ, въ которое ввелъ его аббатъ Шатонёфъ.

Это было избранное свътское общество, отличавшееся оппозиціоннымъ духомъ особаго рода. Къ нему принадлежало немало титулованныхъ особъ: герцоги Сюлли, принцъ Конти, маркизъ де-ла-Фаръ, а главою общества считался герцогъ Вандомъ, попавшій впрочемъ въ ссылку ко времени перваго вступленія въ свътъ Вольтера. У этого общества была своя опредъленная окраска, дълавшая его непріятнымъ королю. Полнъйшій скептициямъ его членовъ въ области религіи и нравственности, насмѣшки надъ ханжествомъ, господствовавшимъ тогда при дворъ, вызывали неудовольствіе Людовика XIV. Въ большей или меньшей степени, все это были «фанфароны порока», какъ назы-

валь старый король будущаго регента. Въ этомъ-то обществъ и зародился тотъ духъ, тъ нравы, которые стали извъстны впослъдствіи подъ именемъ «нравовъ временъ регентства». Особую пикантность придавало вольнодумству этого общества то обстоятельство, что большинство его членовъ принадлежало, понодобно Шатонёфу, къ духовенству.

Только что псявившійся тогда словарь Бэйля, — который, опи-

Только что исявившійся тогда словарь Бэйля, —который, опираясь на ученіе самой церкви, доказываль полное противоръчіе между разумомь и религіозными догматами, и рѣшая повидимому спорь въ пользу догматовъ, представляль самимъ читателямъ выводить противоположное заключеніе, —пользовался большимъ успѣхомъ среди людей, между которыми вращался Вольтеръ. Но мы ошиблись-бы, еслибъ предположили въ нихъ вражду къ религіи, малѣйшее желаніе разрушать ее, распространять свои взгляды. Эти остроумные, образованные язычники не задавались никакими общими цѣлями. Наслажденіе признавалось ими единственной цѣлью жизни. Единственнымъ требованіемъ, которое они себѣ ставили, ихъ единственнымъ правиломъ было: всегда сохранять хорошее расположеніе духа и шуткой встрѣчать всякое несчастье.

шуткой встрвчать всякое несчастье.

Въ такую-то компанію попаль Вольтеръ. Его живость, остроуміе, даръ писать стихи снискали ему всеобщее благоволеніе. Многіе изъ членовъ этого общества были знатоками и любителями литературы; и сами пописывали куплеты по большей части игриваго свойства во славу вина и женщинъ и въ посмъяніе напускной нравственности стараго двора и особенно духовниковъ придворныхъ дамъ. Вольтеръ быстро вошелъ въ тонъ своихъ по большей части пожилыхъ собутыльниковъ и не отставаль отъ другихъ, стараясь за развязностью выраженій заставить забыть, что онъ еще почти ребенокъ. Не ровней быль онъ этому обществу и въ другомъ отношеніи. Онъ—буржуа среди дворянъ, а такое смъщеніе сословій было еще новостью въ концъ царствованія Людовика XIV. Но Вольтеръ этого ни мало не чувствоваль и тотчасъ поставиль себя со всѣми на равную ногу съ той самоувъренностью, которая никогда не покидала его, съ какими бы высокими особами ни сталкивала его судьба.

ную ногу съ той самоувъренностью, которая никогда не покидала его, съ какими бы высокими особами ни сталкивала его судьба. Не заглядывая въ школу, мало бывая дома и проводя почти все время то у Сюлли, то въ другихъ аристократическихъ домахъ, Вольтеръ былъ совершенно доволенъ своей судьбой; но зато отецъ былъ очень недоволенъ его бездъльемъ и образомъ

жизни. Чтобы вырвать сына изъ свѣтскаго общества, онъ придумаль послать его въ Гагу къ французскому посланнику въ
Голдандіи маркизу Шатонёфь, брату тогда уже умершаго
аббата. Но это насильственное удаленіе изъ Парижа было непродолжительно. Скоро — и опять противъ собственной воли—
Вольтеръ быль возвращенъ къ отцу. Въ дѣло замѣшалась любовь къ одной соотечественницѣ, Олимпіи Дюнуайе, быстро окончившался, по просьбѣ матери его возлюбленной, высылкой влюбленнаго поэта изъ Гаги. Первое время Вольтеръ ведетъ изъ
Парижа тайную переписку съ Олимпіей Дюнуайе и строитъ всякіе планы; но сама барышня, бывшая и старше, и опытнѣе его,
скоро утѣшилась съ другимъ, а потомъ вышла замужъ. Встрѣтивши ее иѣсколько лѣтъ спустя въ затруднительномъ положеніп, Вольтеръ отнесся къ ней самымъ дружескимъ образомъ и помогалъ, чѣмъ могъ. Вернувшись въ Парижъ, онъ повелъ прежній образъ жизни, но отецъ окончательно вышелъ изъ
себя, прогналъ сына изъ дому и замышлялъ противъ него самыя строгія мѣры. Чтобы умилостивить отца, Вольтеру пришлось
побѣдить свое отвращеніе къ судебному жаргону и посвящать
ежедневно по иѣскольку часовъ на практическія занятія у прокурора, къ которому помѣстилъ его старый Аруэ. Избавилъ его
отъ этихъ несносныхъ занятій знакомый ихъ семьи, интендантъ
финансовъ Комартэнъ, принадлежавшій къ дѣловой чиновничьей
аристократіи и потому пользовавшійся большимъ уваженіемъ бывшаго нотаріуса. Комартэнъ уговориль стараго Аруэ отпустить аристократіи и потому пользовавшійся большимь уваженіемь бывшаго нотаріуса. Комартэнь уговориль стараго Аруэ отпустить
сына погостить къ нему въ замокъ Сентанжь, гдѣ вдали отъ
вліянія свѣтскаго общества юноша обдумаетъ на досугѣ выборь
карьеры. Но Вольтерь уже выбраль свою карьеру, и общество
Комартэна только усилило его рѣшимость. Старикъ Комартэнъ,
проведшій всю жизнь среди выдающихся людей двора Людовика XIV, зналь множество анекдотовъ изъ жизни этого двора,
множество закулисныхъ подробностей различныхъ событій, о которыхъ непосвященная публика могла строить лишь догадки. Его
свѣдѣнія не ограничивались при этомъ современными ему событіями. Онъ относился съ горячимъ энтузіазмомъ къ Генриху IV
и могь многое поразсказать объ этомъ королѣ, личность котораго была заслонена отъ глазъ послѣднихъ поколѣній пышной
фигурой Людовика XIV. Старый хозяинъ любилъ разсказывать,
а Вольтеръ жадно слушалъ и разспрашивалъ. Онъ скоро заравился энтузіазмомъ Комартэна къ Генриху IV и заразилъ имъ

впоследствін всёхъ своихъ современниковъ. Въ творцё Нантскаго эдикта все нравилось людямъ XVIII века, начиная съ его человеколюбія и религіозной терпимости, граничившей съ индифферентизмомъ, до веселой распущенности нравовъ, свойственной также и людямъ этого века.

Здёсь, въ Сентанже, задумаль Вольтеръ «Генріаду» и, заинтересовавшись вообще исторіей, началь собирать матеріалы для своего «Вёка Людовика XIV».

Въ сентябрт 1715 года старый король умеръ и общество, въ которомъ снова вращался вернувшійся въ Парижъ Вольтерь, тотчасъ же увеличилось встми ттми членами, которыхъ вырвало изъ него благочестивая подозрительность Людовика XIV. Возвратился изъ изгнанія герцогъ Вандомъ; быль выпущенъ изъ Венсенскаго замка посаженный въ него за остроумную выходку аббатъ Сервіенъ. Когда последній отправлялся въ свое невольное уединеніе, Вольтеръ напутствоваль его стихотвореніемъ, въ которомъ называлъ веселаго аббата «законодателемъ сладострастья», «повелителемъ грацій и смеха», разделяющимъ господство съ однимъ только Филиппомъ Орлеанскимъ. Теперь этотъ второй «законодатель сладострастья», получивши регентство, сталъ законодателемъ также и Франціи.

Весело отпраздновавии смерть стараго короля, парижане принялись сочинять стихи какъ противъ него, такъ и гротивъ регента. «Фанфаронство порока» на высотъ трона представляло соблазнительную тему. Сочинилъ и Вольтеръ нъсколько такихъ куплетовъ, за которые еще недавно онъ могъ бы попасть въ желъзную клътку. Равнодушный ко всему регентъ ограничился высылкой поэта изъ Парижа.

высылкой поэта изъ Парижа.
Это первое изгнаніе было для Вольтера однимъ сплошнымъ праздникомъ. Онъ провель его въ замкѣ Сюлли, гдѣ собралось многочисленное общество, занятое исключительно устройствомъ всевозможныхъ увеселеній, отъ которыхъ Вольтеръ отрывался лишь для сочиненія посланій къ знакомымъ дамамъ. Тамъ-же, по совѣту прінтелей, онъ написалъ посланіе и къ герцогу Орлеанскому, которое заканчивалось просьбою лишь прочесть предлагаемые стихи, чтобы убѣдиться черезъ сравненіе, что ихъ авторъ не можетъ быть сочинителемъ отвратительныхъ куплетовъ, которые ему принисываютъ. Этой тактики Вольтеръ будеть придерживаться всю жизнь. Никогда не подписывая произведеній, могущихъ навлечь непріятности, онъ при малѣйшей

опасности будеть кричать о клеветь, бранить на чемъ свыть стоить несчастное произведение, которое ему приписывають, выражать величайшее презрыне къ его автору и горько жаловаться на злую несправедливость людей, предполагающихъ, что онъ можеть писать такія жалкія вещи.

ваться на злую несправедливость людей, предполагающихь, что онь можеть писать такія жалкія вещи.

Нензвестно, повъриль-ли регенть невинности Вольтера, но онь позволиль ему вернуться въ Парижь и даже даль аудіенцію. Но мирь оказался непродолжительнымъ. Впослідствій, когда регенть давно умери льстить ему не было никакой надобности, Вольтерь отзывался о немъ очень хорошо. Въ «Исторіи віка Людовика XIV» онъ говорить, что изъ потомковъ Генриха IV-го регенть больше всіхъ походиль на этого короля и характеромь, и даже лицомь, но быль при этомь образованные и красивые Генриха IV. Авторь видить въ Филиппы Орлеанскомъ только два недостатка: любовь ко всякой новизвы и къ удовольствіямъ, но ни то, ни другое не было большимъ гріхомь въ глазахъ Вольтера. Такъ думаль онъ внослідствій, но въ 20 літь у него было неудержимое стремленіе оскорблять этого самаго регента. Оскорбительные куплеты, за которые онъ быль высланъ въ 1716 году, написаны въ шутливомъ тонь. Весной 1717 года въ Парижъ обращалсь уже маленько латинское стихотвореніе, гді въ сжатыхъ, отрывочныхъ фразахъ перечислялись объдствія Франціи подь управленіемъ отравителя и кровосм'єсителя (молва взводила на герцога эти преступленія) и предрекалась ен непзобжная гибель. Такое произведеніе пе могло не вывести изъ терифнія даже и регента. Вольтерь им'яль осторожность пустить въ обращеніе эти опасныя строчки во время своего отсутствія изъ Парижа. Но авторское самолюбіе оказалось спльн'ю осторожности. Едва вернувнись отъ Комартэна, у котораго онь онять гостиль, Вольтерь натоблинулся на шпіона, офицера Ворегара, притворявшатося его пріятелемъ. Въ вид'я новости тотъ сообщаеть ему о ходящихъ по рукамь латинскихь строчкахъ.—Нравятся-пи он'я публик'?—нитересуется Вольтерь.—Ихъ находять очень уминми приписывають ісзунтамъ,—отвічаеть собес'дникъ.—Незунты рядатся в чужія перья,—возражаеть Вольтерь и сообщаеть шпіону о своемъ авторствів. Борегара притворяется, будто не в'ярить: въ 28 літь не шишуть такихь прекрасныхъ вещей. Вольтерь горячится и старательно доказываеть, что пишуть. По

просахъ находить въ рукахъ начальства подробное изложение всего разговора.

Вольтеръ просидъль въ Бастилін 11 мфсяцевъ. Онъ усердно работаль въ своемъ уединеніи: окончиль трагедію «Эдинь», которую набросаль уже болье трехъ льть тому назадь, и началь «Генріаду», описаль также свой аресть и тюремную жизнь въ шутливой маленькой поэмъ «Бастилія» и вообще ни мало не унываль, хотя, кі омъ потери свободы, было у него въ это время и другое горе. У Сюлли онъ познакомился съ одной пъвушкой, госпожой Ливри. Она играла на домашнемъ театръ Сюлли и вообще была безъ ума отъ сцены. Вольтеръ, уже считавшійся знатокомъ въ этомъ дёлів, поправляль ея игру, училь пекламаціи. Учитель и ученица влюбились другь въ друга и поклялись любить вычно. Но когда Бастилія разлучила влюбленныхъ, мъсто отсутствующаго заняль въ сердив г-жи Ливри ближайшій другь Вольтера и поверенный всехь его тайнь. молодой де-Женонвиль. Этой двойной измене въ поэме «Вастилія» посвящена следующая строчка: «Все изменили ему, даже и возлюбленная». Но одной этой меланхолической строчкой и ограничились всъ жалобы. Выйдя на свободу, Вольтеръ не упрекаетъ измѣнниковъ, даже не сердится на нихъ, продолжаетъ заботиться о театральныхъ успъхахъ г-жи Ливри и остается преданнымъ другомъ Женонвиля до самой смерти этого последняго. Также поступить Вольтерь и 30 леть спустя при разрывь другой, долгой, несравненно болье серьезной связи.

Въ этой способности почти тотчасъ-же искренно прощать измѣну и оставаться другомъ какъ измѣнившей женщины, такъ и своего счастливаго соперника, главная роль принадлежитъ конечно личному характеру Вольтера, въ жизни котораго дружба всегда имѣла гораздо больше значенія, чѣмъ любовь къ женщинѣ. Но нѣкоторую роль играли при этомъ также нравы и взгляды того высшаго общества, въ которомъ почти съ дѣтства вращался Вольтеръ. Въ этой средѣ любовь не давала никакихъ правъ, не налагала никакихъ обязанностей, а ревность считалась смѣшной и постыдной.

Черезъ 6 мѣсяцевъ по выходѣ Вольтера изъ Бастиліи, въ ноябрѣ 1718 года, была поставлена на сцену его первая трагедія «Эдипъ». До тѣхъ поръ поэтическій талантъ молодого автора быль извѣстенъ лишь по мелкимъ стихотвореніямъ, притимавшимъ всего чаще форму посланій къ друзьямъ и знакот

мымъ. Такой родъ поэзін быль вообще въ модѣ среди высшаго общества того времени, и даже принцъ Конти удостонль самого Вольтера посланіемъ, въ которомъ восхваляль его «Эдина». Трагедія дѣйствительно имѣла огромный успѣхъ, и уже раздавались голоса, объявлявшіе ея автора преемникомъ Корнеля и Расина.

На отпечатанныхъ экземплярахъ «Эдина» въ первый разъ встрвнается подпись: «Вольтеръ». Отцовская фамилія не нравилась молодому писателю, но, откуда взяль онъ имя «Вольтеръ», осталось невыясненнымъ. Предполагали, что это названіе фермы, принадлежавшей его матери. Не смотря однако на всв поздивійшія изследованія, такой фермы найдено не было.

Регентъ пожаловалъ автору «Эдина» значительную денежную награду, но въ слъдующемъ-же году опять заподозрилъ въ немъ,—и на этотъ разъ дъйствительно несправедливо,—автора распространяемой противъ него сатиры. Пока не открылась ошибка, Вольтеру пришлось опять повеселиться внъ Парижа, переъзжая въ новыхъ лучахъ своей авторской славы изъ одного замка въ другой. Также весело и разнообразно то въ Парижъ, то въ окрестныхъ замкахъ провелъ онъ и слъдующе годы.

Въ 1722 году умеръ отецъ Вольтера. Они ръдко видались въ послъдніе годы. Старикъ Аруэ присутствоваль, говорять, на представленіп «Эдина», но и громкій усибхъ трагедін не примириль его съ избранной сыномъ карьерой.

Въ томъ-же году Вольтеръ предпринялъ небольшое путешествіе въ Голландію, куда сопровождаль одну изъ своихъ свътскихъ знакомыхъ, г-жу Рюпельмондъ.

Для этой же дамы, обратившейся къ своему спутнику за разръшениемь—или върнъе за подтверждениемъ—своихъ религіозныхъ сомивній, Вольтеръ написалъ въ стихахъ «Посланіе къ Ураніи или за и противъ». Въ этомъ первомъ антирелигіозномъ произведеніи Вольтера, напечатанномъ лишь десять льтъ спустя, уже сказывается во всей силъ отрицательное отношеніе автора къ догматамъ католической церкви, но по серьезной горячности тона оно отличается отъ большинства его поздньйшихъ произведеній этого рода. «Я хочу любить Вога,—говорить Вольтеръ въ «Посланіи къ Ураніи»,—я ищу въ немъ отца, а мнъ показывають терана». Главнъйшимъ актомъ этой тираніи является въ его глазахъ осужденіе на адскія муки всёхъ безчисленныхъ послъдователей другихъ религій, всёхъ милліоновъ

людей далекихъ странъ и прошлыхъ покольній. Въ заглавіи онъ объщаетъ говорить и «за и противъ», но нъсколько строчекъ, посвященныхъ защить ученія церкви, топутъ у него въ страстныхъ обвиненіяхъ.

Въ Брюссель, по пути въ Голландію, Вольтеръ посытиль проживавшаго тамъ Жана-Батиста Руссо, къ таланту котораго онъ относился съ большой симпатіей. Посль очень любезной встръчи авторы прочли другъ другу некоторыя изъ своихъ неизданныхъ произведеній и тёмъ положили прочное основаніе очень деятельной литературной войне. Началь печатныя нападки Ж.-Б. Руссо. Вольтеръ всегда утверждалъ, что онъ ни на кого и никогда не нападалъ, пока не затрогивали его, или его друзей. Дъйствительно, въ своихъ многочисленныхъ литературныхъ распряхъ онъ никогда не быль зачинщикомъ, но зато разъвызванный на борьбу, никогда не оставался въ долгу, а по большей части платиль сторицею, язвя противниковь въ стихахъ и въ прозъ, въ спеціально посвященныхъ имъ намфлетахъ и мимоходомъ въ произведенияхъ, трактующихъ о совствиъ другихъ предметахъ. Причину враждебности Ж.-Б. Руссо къ Вольтеру оба автора объясняютъ различно. Вольтеръ думаетъ, что Руссо не могъ простить ему остроты, вырвавшейся у него по выслу-шаніи «Оды къ потомству», прочитанной ему авторомъ. «Не дойдеть она по адресу», замѣтиль слушатель. Ж.-В. Руссо съ своей стороны ссылается на нечестивое «Посланіе къ Ураніи», сообщенное ему Вольтеромъ и возмутившее его религіозное чувство. Когда-то вольнодумный составитель эпиграммъ, Руссо дъйствительно началь около этого времени настраивать свою лиру на религіозный тонъ.

Въ 1724 году появилась поэма Вольтера о Генрихъ IV, озаглавленная въ этомъ первомъ изданіи поэмой «О лигъ». Напечатана она была тайно и, по увъренію Вольтера, безъ его въдома, съ многочисленными пропусками и ошибками. Но какъ ни илохо было изданіе, и какъ ни горько жаловался на него Вольтеръ, оно тъмъ не менъе сильно подняло его славу. Эпосъ вообще считался въ то время высшимъ родомъ поэзіи. Эпическая поэма казалась даже необходимой для славы націи, и самолюбіе францувовъ давно страдало отъ отсутствія у нихъ таковой. Авторъ, давшій наконецъ Франціи ея поэму, не могъ не подняться очень высоко въ глазахъ соотечественниковъ. Теперь это произведеніе кажется намъ скучнымъ, холоднымъ, совстить

не поэтическимъ. Но XVIII-й вѣкъ, имѣвшій очень мало чутья для чистой поэзін, вѣкъ «просвѣщенія», умственной борьбы и пропаганды по преимуществу, высоко цѣнилъ свою поэму. Горячій поклонникъ Вольтера, Кондорсэ, въ своей «Жизни Вольтера», изданной въ 1789 году, соглашается, что нѣкоторыя изъ эпическихъ поэмъ, считающихся великими, превосходятъ «Генріаду» разнообразіемъ дѣйствія и интересомъ событій, но ея недостатки въ этомъ отношеніи съ избыткомъ вознаграждаются въ другомъ. Ни одна поэма, говоритъ онъ, не заключаетъ въ себѣ такой «глубокой философіи», такой «чистой морали», ни одна не отличается такой «свободой отъ предразсудковъ»... «Изъ всѣхъ эпическихъ поэмъ одна «Генріада» имѣетъ нравственную цѣль... потому что она дышетъ ненавистью къ войнѣ и фанатизму, терпимостью и любовью къ человѣчеству». Вотъ чѣмъ восхищается въ «Генріадѣ» человѣкъ XVIII-го вѣка. Онъ цѣнитъ ее главнымъ образомъ какъ орудіе пропаганды, которому форма щается въ «Генріадѣ» человѣкъ XVIII-го вѣка. Онъ цѣнитъ ее главнымъ образомъ какъ орудіе пропаганды, которому форма эпической поэмы придаетъ особенную силу. Уже то одно имѣло политическое значеніе, что героемъ поэмы быль творецъ Нантскаго эдикта въ то время, когда отмѣна этого эдикта оставалась еще зіяющей раной на государственномъ организмѣ Франців; когда галеры были полны пасторами-гугенотами, тайкомъ пробравшимися во Францію и уличенными въ совершеніи богослуженія; когда браки гугенотовъ не признавались законными и ихъ дѣти не имѣли гражданскихъ правъ. «Генріада» при такихъ обстоятельствахъ была дѣйствительно проповѣдью человъбнолюбія и терпимости. въколюбія и териимости.

#### ГЛАВА ІІ.

Столкновеніе съ де-Роганомъ.—Опять Бастилія и изгнаніе.—Вліяніе Англіи на Вольтера.—«Англійскія письма».

Въ 30 лѣтъ Вольтеръ достигъ повидимому очень блестящаго положенія. Какъ по собственному мнѣнію, такъ и по мнѣнію значительной части публики, онъ стоялъ уже во главѣ современной французской литературы, причемъ вращался въ самомъ высшемъ обществѣ, и считая своими друзьями титулованныхъ особъ, являлся своимъ человѣкомъ въ ихъ салонахъ. Не всѣмъ однако правилось его положеніе въ этихъ салонахъ. Не нравилось оно любимцамъ молодого короля, не нравилось

недавно приставшему къ ихъ кругу кавалеру де-Рогану. Кастовая исключительность дворянства была уже настолько расшатана, что позволяла принимать въ свое общество поэтовъ-недворянъ. Съ ними обращались какъ съ равными. Свътская любезность, свътскіе нравы требовали этого относительно каждаго гостя. Но въ глубинъ души ихъ не считали равными.

Къ тому-же Вольтеръ ни мало не подходилъ къ типу скромнаго поэта, чувствующаго милость высокихъ меценатовъ. Не то чтобы онъ былъ дерзокъ или заносчивъ,—онъ въ совершенствъ усвоилъ утопченныя манеры того общества, въ которомъ вращался. Но вполнъ искренно онъ чувствоваль себя не только равнымъ, но высшимъ существомъ въ каждомъ обществъ, въ которое нопадалъ. По своей живости, находчивости, остроумію онъ не могъ оставаться въ тъни, всюду занималъ первое мъсто и слишкомъ часто, по митнію де-Рогана и подобныхъ ему людей, ничъмъ не отличавшихся кромъ титуловъ, приковывалъ людей, ничьмъ не отличавшихся кромъ титуловъ, приковываль къ себъ всеобщее внимание. Де-Роганъ ръшился выбросить его къ себъ всеобщее вниманіе. Де-Роганъ рышился выбросить его изь этого общества. Оны пачаль придпраться къ Вольтеру и искать съ нимъ ссоры. Выстрый на отвыты, Вольтерь не оставался въ долгу. Не находя ничего болье остроумнаго, де-Роганъ пробовалъ потышаться надъ именемъ Вольтера, намекая на его слишкомъ скромное происхожденіе. «Я не волочу за собою великаго имени,—парируетъ Вольтеръ,—но дылаю честь тому, которое ношу». При одномъ изъ столкновеній въ театральномъ фойъ Роганъ поднимаетъ трость. Госпожа Лекуврёръ, знаменитая актриса и прінтельница Вольтера, весьма кстати падаетъ въ обморокъ и тымъ прекращаетъ ссору. Поразмысливши на досугь, Роганъ нашелъ выроятно, что лакейскими руками гораздо удобные драться, чымъ собственными. Такія расправы не были въ то время чымъ нибудь слишкомъ исключительнымъ въ сношеніяхъ дворянъ съ писателями.

Въ конць декабря 1725 года,—черезъ ньсколько дней посль

ніяхь дворянь съ писателями.

Въ конці декабря 1725 года, — черезъ нісколько дней послі ссоры въ театрі, — Вольтеръ обідаль у Сюлли, когда его вызвали подъ какимъ-то предлогомъ на крыльцо. Ничего не подозрівая, онъ вышель, какъ быль, съ салфеткой въ рукіт. Четыре лакея кавалера де-Рогана тотчась-же бросились на него. Одни держали, другіе били, а самъ де-Роганъ командоваль экзекуціей, сидя въ каретіть. Онъ-же и приказаль прекратить ее. Вольтерь бросается назадъ къ Сюлли. Десять літь онъ считаеть герцоговъ своими друзьями; десять літь онъ свой человіть въ

ихъ домф. Къ тому-же оскорбленіе нанесено гостю Сюдли на порогф его дома. Вольтеръ увфренъ въ солидарности съ собой хозанна и приглашаетъ его отправиться вмюстъ къ комиссару заявить о произведенномъ разбоф. Сюдли на отръзь отказывается принять какое-бы то ни было участіе въ непріятной исторіи. Съ этихъ поръ Вольтеръ уже никогда не встрфуался съ Сюдли. Онъ бросилъ всякую мысль о судебномъ преслъдованіи. Оставалась одна дуэль. Но и въ этомъ діядъ онъ не могъ надъяться на помощь и сочувствіе своихъ великосвътскихъ знакомихъ. Они дъйствительно не нашли въ поступкъ Рогана надъ его жертвой. «Удары были плохо даны, но хорошо приняты», замфтилъ принцъ Конти, тотъ самый, который восифваль Вольтера въ стикахъ. Аббатъ Комартэвъ, родственникъ стараго Комартэна, у котораго не разъ гостилъ Вольтеръ, находиль даже, что дворяне были-бы очень несчастны, «если-бы у поэтовъ не было плечей для палокъ».

Не только свътскіе знакомые, даже искренніе друзья Вольтера были не высокаго мнфнія о его храбрости. Вотъ какъ выражается въ своихъ менуарахъ маркизъ д'Аржансонъ, школьный товарищъ и нензямънный пріятель Вольтера: «Давно уже замфчена разница между умственной и физической смълостью. Отв рфдю соединяются. Вольтеръ можетъ служитъ примфромъ. Его душа полна мужества, достойнаго Тюрена. Онъ смотритъ съ высоты, онъ предпріимчивъ, ничто не можетъ служить примфромъ. Его душа полна мужества, достойнаго Тюрена. Онъ смотритъ съ высоты, онъ предпріимчивъ, ничто не можетъ служить примфромъ. Вольтеръ дъйствительно не храбрецъ, онъ очень мнителенъ относительно своего здоровья и говорить о близости смерти при коякой болізани. Онъ, правда, всю жизнь постоянно рискуетъ понасть въ тюрьму за свои произведенія, но зато-же и отрекается оть нихъ, и кричитъ о клеветъ, и старается оградить себя. Но хота онъ и не храбрецъ, — нервные, впечатлительные люди, особенно подъ дъйствіемъ такого оскорбленія, способны становиться на время храбрецами. Вопреки ожиданняют своихъ знакомыхъ, онъ упорно и страстию оскорбленія, способны становиться на время храбрецами. Вопр

тера свидътельствуетъ въ данномъ случать полиція. Она, въ угоду семьи Рогановъ, неотступно слъдила за нимъ со дня побоевъ и доносила о каждомъ его шагъ. Эти донесенія, неизвъстныя современникамъ, защищаютъ честь Вольтера передъ потомствомъ.

Изъ всёхъ прежнихъ знакомыхъ оскорбленный писатель со-

храниль въ это время сношенія съ однимь Тиріо. Это человѣкъ изъ другого міра, бѣдный клеркъ, съ которымъ Вольтеръ сошелся во время своихъ занятій у прокурора. Тиріо—пустой человѣкъ, но онъ не быль связанъ сложными свѣтскими отношеніями и остался вѣренъ Вольтеру въ эти самые тяжелые дни его жизни. И Вольтеръ никогда не забудетъ ему этого. Лѣнивый и безпутный жуиръ, Тиріо будетъ часто ставить его впослѣдствіи въ затруднительныя положенія, будетъ даже злоупотреблять его довѣріемъ, но Вольтеръ все простить ему и всегда будеть о немъ заботиться.

все простить ему и всегда будеть о немъ заботиться.

Скрывшись изъ салоновъ, Вольтеръ повель какое-то пихорадочное существованіе. Онъ безпрестанно міналь квартиры, сошелся съ бреттерами самаго нисшаго сорта и съ жаромъ учился фехтованію. Фехтованіе и высліживаніе Рогана наполняли все его время, но врагь избіталь встрічь. Проходили неділя за неділей, а Вольтеръ, по донесеніямъ полиціи, не только не успоканвался, но его бішенство росло съ каждымъ днемъ. Ему удалось наконець встрітить своего врага въ театрі и сділать ему вызовъ. Тиріо играль роль секунданта. Роганъ тотчась-же согласился на дуэль и самъ назначиль встрічу на завтрашнее утро; но еще съ вечера онъ извістиль о вызові своихъ родныхъ. Ті подняли хлопоты и добились немедленнаго заключенія Вольтера въ Бастилію.

Время своего пребыванія вь крівности арестанть употребиль на изученіе англійскаго языка. Онъ предвиділь, что такъ или иначе ему придется оставить Францію; объ этомъ заботились Роганы. Дійствительно, въ май 1726 г. вмісті съ освобожденіемъ изъ Бастиліи ему быль объявлень приказъ о высылкі его изъ Франціи. Дойхавъ до Калэ въ сопровожденіи полицейскаго, онъ перейхаль проливъ, но почти немедленно вернулся тайкомъ въ Парижъ и прожиль здісь нісколько времени, скрываясь какъ отъ полиціи, такъ и отъ знакомыхъ. Убідившись однако въ безплодности дальнійшихъ попытокъ добиться удовлетворенія, Вольтерь вернулся въ Англію и постарался выбросить изъ головы безплодныя воспоминанія пережитыхъ оскорбленій.

Это было тёмъ легче, что Англія встрётила его привётливо. У него быль тамъ знакомый, почти другь, лордъ Волинброкъ, матеріалистъ и деисть, соединявшій, по словамъ Вольтера, англійскую ученость съ утонченностью французскаго дворянина. Вынужденный въ началѣ царствованія Георга I оставить Англію, Волинброкъ прожиль нѣсколько лѣтъ во Франціи и здѣсь по-

знакомился съ Вольтеромъ, который не разъ гостиль въ его прекрасномъ замкъ Ласурсъ и посвятилъ ему свою, тогда еще не напечатанную, «Генріаду».

не напечатанную, «Генріаду».

Вернувшійся въ 1723 году въ отечество, благородный лордъ
дружески приняль ставшаго въ свою очередь изгнанникомъ Вольтера и ввель его въ кругъ своихъ знакомыхъ. Въ Англіи этого времени все поражало и восхищало Вольтера, все было противуположно тому, что онъ видъль на родинъ. Въ особенности ръзно бросалась въ глаза ему—вольнодумцу и инсателю—раз-ница въ положеніи религіи и науки въ двухъ сосъднихъ госу-дарствахъ. Во Франціи признавалась одна католическая религія, не допускавшая никакихъ секть, ни малъйшаго разномыслія, готовая преследовать даже янсенистское учение о предопределеніи, раздѣлившееся многими отцами церкви, но не нравившееся іезунтамъ. Въ отечествъ Вольтера религія еще сохранила свойственное католицизму притязаніе заключать вь себь всю человъческую мудрость и держать вст науки на степени прислужницъ теологіи, хогя и была уже вынуждена неудержимымь ростомь свътскихъ наукъ ко многимь молчаливымь уступкамь. Вь Англіп, наобороть, «всякій—по выраженію Вольтера вь его «Англійскихъ письмахъ» — имъеть право идти въ царствіе небесное тымь пу-темь, который ему нравится». Англійская церковь распадается, по вычисленію автора тъхь-же «Писемь», на тридцать сенть, начиная съ господствующей въ Англіи и Ирландіи епископальной, сохранившей большую часть догматовъ и обрядовъ католичества, до квакеровъ, не имъющихъ никакого духовенства и не признающихъ никакихъ таинствъ. Вольшинство проповъдниковъ этихъ секть ненавидять другь друга, по словамь Вольтера, чтакъ-же искренно, какъ језуиты съ янсенистами»; пресвитеріане называють епископальную церковь не иначе, какь «Вавилонской блудницей»; эта последняя очень-бы не прочь преследовать всё другія секты, но законь дозволяеть ихъ существованіе, світская власть не является къ услугамь духовной, и секты живуть мирно, какь между собою, такь и сь наукой, свободно решающей все вопросы, за изследование которыхъ преследують во Франціи.

Вь особенности поражала Вольтера свобода изследованія священнаго писанія. По пріезде вь Англію онь засталь еще во всемь разгаре полемику, поднятую книгой Коллинса объ «Основахь христіанства». Вь то же время выходили одна за другой

брошюры Вульстона. Эти книги выдержали въ самое короткое время по нѣскольку изданій, вызвали массу возраженій, перешедшихъ въ ожесточенную полемику, но дѣло обошлось безъвсякаго виѣшательства свѣтской власти.

Эта свобода была, правда, далеко не безгранична, и если можно было безнаказанно отрицать чудеса, то нельзя было утверждать, безъ серьезныхъ непріятностей необходимость возвращенія Англіи въ лоно католической деркви. Даже Локкъ въ своемъ трактатъ о терпимости не требуетъ ея примъненія въ католикамъ и атенстамъ. Но атенстовъ, по метнию Вольтера, было гораздо меньше въ Англін, чтмъ во Францін. Онъ приписываль это различие распространению въ первой странь философін Ньютона, «доказавшаго существованіе Бога мудрецамь».

Пребывание въ Англіи имъло ръшающее вліяние на всю дальнейшую писательскую деятельность Вольтера. Здесь сложилось въ общихъ чертахъ все его міросозерцаніе, лишь въ нъкоторыхъ частностяхъ измънявшееся потомъ втеченіи его долгой и деятельной жизни. Все его последующія философскія произведения являются лишь приноровленными къ надобностямъ пропаганды комбинаціями и видоизм'єненіями идей, взятыхъ имъ у его англійскихъ учителей. Открытіе Ньютона онъ въ общихъ чертахъ изложиль уже въ «Англійскихъ письмахъ», а затымъ популяризироваль его философію въ отдёльномъ произведеніи. Огромное вліяніе на него имъль также Локкъ своимъ ученіемъ «о человъческомъ познанія». Изъ всего содержанія своихъ «Англійскихъ писемъ» Вольтеръ, по его собственному признанію, всего больше дорожилъ именно этимъ «ученіемъ о душѣ», какъ онъ называлъ теорію Локка. До тёхъ поръ «резонеры» писали, по его митнію, лишь «романы души», Локкъ первый «скромно изложиль ея исторію. Онь раскрываеть человъку его разумъ такъ, какъ хорошій анатомъ объясняеть строеніе органовъ человъческато тъла». Опровергши теорію врожденныхъидей, доказавши, что всь наши идеи вытекають изъ деятельности нашихъ чувствъ, прослъдивши разумъ во всъхъ его болъе и болъе сложныхъ операціяхъ, Локкъ, говоритъ Вольтеръ, «скромно заканчиваеть предположениемь, что быть можеть им никогда не будемъ въ состояніи знать, способно-ли чисто матеріальное существо мыслить, или нътъ». Вольтеръ оказывается въ этомъ случав решительные своего учителя. Относительно повнаванія встать первыхъ причинъ мы должны, какъ учитъ скромный

Поккъ, признать свое безсиліе и прибѣгать къ Богу. Предвидя гоненіе именно на эту часть своихъ «Писемь», Вольтерь заранѣе переходить въ нападеніе: «Безбожна не теорія Локка, а тѣ, кто ограничивають всемогущество Творца, утверждая, что Богь не могъ даровать мисли матеріи».

Здѣсь-же въ Англій выковаль Вольтерь свое оружіе для позднѣйшей борьбы съ католицизмомъ. Вѣрующимъ сыномъ церкви не былъ окъ и ракьше, но лишь изъ твореній англійскихъ раціоналистовь познакомился съ систематической критикой священнаго писанія и церковныхъ догматовъ.

Обратили на себя вниманіе Вольтера и политическія учрежденія Англін, но его отношеніе къ этимъ учрежденіямъ всегда оставалось двойственнымъ. Его восхищали религіозная терпимость и политическая свобода пріютившей его страны, но длянего не всегда была ясна полная зависимость этой свободы отъ формы правленія Англіи. Онъ колеблется въ своихъ симпатіяхъ между партіями тори, стремившихся къ усиленію королевской власти, и виговь съ ихъ респубанканскими тенденціями. Въ начать онъ склюняется на сторону послѣднихъ. Это отражается съ симпатіей или по крайней мѣрѣ съ полнѣйшимъ безиристрастіемъ къ англійской революціи и парламенту. «Англичане—товорть Цезаря». Въ «Англійскихъ письмахъ» онъ относится съ симпатіей или по крайней мѣрѣ съ полнѣйшимъ безиристрастіемъ къ англійской революціи и парламенту. «Англичане—товорть онь — любять сравнивать себя съ древними римлинами, но совершенно напрасно. Ни въ дурномъ, ни въ хорошемъ они на нихъ не похожи. Римляне не знали религіознихъ войнъ. Англичане-же усердно вѣшали другъ друга и истребляли въ правильныхъ сраженіяхъ изъ за вопросовъ этого рода... Другое существенное различіе между Римомъ и Англій цѣликомъ въ пользу послѣдней: плодомъ гражданскихъ войнъ въ Римѣ было рабство, а англійскія волненія привели къ свободѣ». Но въ позднѣйшихъ произведеніяхъ Вольтерь впаланиваемся на противоратого рода... Другое существенно обягосклоннаго отношенія къ англійскомъ революціи и не разьнать вы противорѣчіе съ одиниъ изъ основнихъ положеній своего міросозерцанія.

довъчеству могли, по его митнію, лишь люди просвъщенные. Ворды же, волновавшіеся, какъ ему казалось, изъ за вещей аналогичныхъ съ вопросомъ о кормѣ священныхъ куръ, совстить не занимались науками. Кромт Мильтона, въ рядахъ республиканцевъ не было замъчательныхъ поэтовъ. Къ нимъ не принадлежаль ни одинь изъ великихъ философовъ Англіи. «Во времена Кромвеля,—говорить Вольтерь въ своемъ «Опыть о нравахъ», напечатанномъ лишь въ пятидесятыхъ, но написанномъ въ тридцатыхъ годахъ, — мъсто всякой науки и литературы занимало подыскивание текстовъ изъ Стараго и Новаго Завътовъ и примънение ихъ къ политическимъ распрямъ и самымъ жестокимъ революціямъ». Науки и искусства были возстановлены реставраціей. Съ царствованіемъ Карла II совпаль высшій расцвіть англійской матеріалистической философіи и быстрое развитие точныхъ наукъ. Вольнодумство, невърие было въ модъ при дворъ этого короля и тогда то именно стало ненавистнымъ англійской буржуазіи, связавшись въ ея воспоминаніи съ веселыми французскими нравами, склонностью къ католицизму и съ уръзываниемъ правъ парламента. Нъчто аналогичное случилось и съ Вольтеромъ. Уничтожение «суевърія» и рость философіи тоже связались въ его ум'в съ идеей реставрацін и вызвали въ немъ симпатію къ Стюартамъ, доходившую до живъйшаго сочувствія современнымъ Вольтеру якобитскимъ заговорамъ.

Въ этомъ же направленіи дѣйствовали на Вольтера и его позднѣйшія связи и отношеніе: дружба съ коронованными философами, или желавшими слыть таковыми, и вражда къ французскимъ парламентамъ, изъ которыхъ парижскій являлся самымъ дѣятельнымъ врагомъ философскихъ книгъ и писателей, а провинціальные возбуждали его ненависть безобразными юридическими убійствами. Правда, французскіе парламенты его времени имѣли очень мало общаго съ англійскимъ, но тѣмъ не менѣе они являлись нѣкоторымъ ограниченіемъ королевской власти, мѣшавшимъ, но его мнѣнію, лишь необходимымъ реформамъ въ области правосудія. «У меня недостаточно гибъял спина, — говорить онъ впослѣдствіи по поводу парламентовъ, — я согласенъ сдѣлать одинъ поклонъ, но сотня поклоновъ сразу меня утомляеть».

Его политическимъ идеаломъ осталось въ концъ концовъ

неограниченное правленіе мудраго государя-философа, окруженнаго такими же мудрыми министрами.

Другая сторона англійскаго строя, почетное положеніе, занимаемое тамъ богатой торговой буржуазіей, тоже произвела сильное впечатлівніе на Вольтера. Замітивь въ своихъ «Англійскихъ письмахъ», что англійскіе коммерсанты гордятся своимъ занятіемъ, и что младшіе сыновья пэровъ ничуть не стыдятся участвовать въ торговыхъ операціяхъ, Вольтеръ говоритъ, что во Франціи каждый дворянинъ, ничего не имітющій, кроміт громкой фамиліи, можетъ твердить: «Человікъ, какъ я!», «Люди моего званія», и относиться съ великолішнымъ презрізніемъ къ коммерсантамъ. Послідніе тоже имітють глупость сами себя стыдиться. «Я не знаю однако,—заключаетъ Вольтеръ,—кто полезніть государству: напудренный сеньоръ, знающій съ точностью, въ которомъ часу ложится и въ которомъ встаетъ король, или негоціанть, который обогащаеть свою страну, посылаеть изъ своего кабинета приказы въ Суратъ и Капръ и содійствуеть счастью всего міра».

Самъ Вольтеръ со времени своего англійскаго изгнанія принялся усиленно стремиться къ обогащенію, не пренебрегая для этого никакими денежными и торговыми спекуляціями. «Я встрѣчалъ слишкомъ много бѣдныхъ и презираемыхъ писателей,—говоритъ Вольтеръ въ своихъ мемуарахъ,—и давно рѣшилъ, что не долженъ увеличивать собою ихъ числа».

Основание его будущему богатству положила сумма въ 2000 фунтовъ стерлинговъ, вырученная въ Англіи отъ подписки на новое изданіе его поэмы «О лигь», переименованной теперь въ «Генріаду». Въ подпискъ принимали участіе сама королева и чуть не вся англійская аристократія. Вольтеръ сдѣлалъ въ этомъ новомъ изданіи нѣкоторыя измѣненія, изъ которыхъ главнъйшее заключалось въ томъ, что Сюлли, игравшій какъ въ самой исторіи Генриха IV, такъ и въ поэмѣ значительную роль, быль вычеркнуть изъ нея при второмъ изданіи. Вольтеръ мстиль этимъ единственнымъ доступнымъ ему способомъ вѣроломному пріятелю, отрекшемуся отъ него въ тяжелую минуту его жизни. Вопреки обычному ходу вещей, предокъ пострадалъ въ этомъ случаѣ за грѣхи своего потомка.

Возвратившись весною 1729 года во Францію, Вольтеръ, промъ «Англійских» писемъ» и двухъ трагелій, привезъ также изъ Англіи свой первый историческій трудъ: «Исторію Карла XII».

Онъ встрѣтиль въ Англіп одного изъ приближенныхъ Карла и заинтересовался его разсказами о необычайныхъ приключеніяхъ шведскаго короля. Эти то разсказы и послужили главнымъ матеріаломъ для блестящаго произведенія, соединяющаго весь интересъ романа съ стремленіемъ къ исторической правдивости, поскольку она была возможна при односторонности доступныхъ автору свѣдѣній. Разсказъ имѣлъ значеніе перваго опыта историческаго произведенія, написаннаго не для однихъ ученыхъ и способнаго заинтересовать широкій кругъ читателей.

рическаго произведенія, написаннаго не для однихъ ученыхъ и способнаго заинтересовать широкій кругъ читателей.

Даже это безобидное произведеніе пришлось напечатать безъ дозволенія. Отказъ въ разрѣшеніи изданія быль вызванъ дипломатическими соображеніями. Предположили, будто польскій король Августь можеть обидѣться тѣмъ, что блестящій соперникъ затмѣваеть его на страницахъ исторіи такъ-же точно, какъ затмѣваль въ жизни.

Ровно черезъ годъ по возвращении Вольтера изъ Лондона умерла любимица парижской публики, талантливая драматическая актриса г-жа Лекуврёръ. При жизни актеры и въ особенности актрисы занимали тогда во Франціи очень видное и довольно независимое положение, но послъ смерти судьба ихъ тъла вполнъ зависъла отъ духовенства. На ряду съ колдунами, они считались отлученными отъ церкви и въ качествъ таковыхъ могли, по жеданію духовенства, быть признаны недостойными погребенія. Среднев вковое правило гласило, что твла лишенных погребенія выбрасываются на місто, куда свозятся нечистоты; но на самомъ дълв ихъ просто зарывали безъ церковныхъ обрядовъ въ неосвященную землю. Такъ пришлось поступить и съ тъдомъ г-жи Лекуврёръ. Личный пріятель покойной, Вольтеръ быль взбъщень такимь оскорблениемъ ея памяти и издилъ свои чувства въ полныхъ негодования стихахъ. Не одно духовенство упрекаеть онь въ нихъ, а также слабыхъ, легкомысленныхъ французовъ, покорно несущихъ ярмо предразсуд-ковъ. Стихотвореніе выражало взгляды значительной части публики и было встречено съ большимъ сочувствиемъ. Духовенство, какь и следовадо ожидать, подняло хлопоты о преследования автора, которому пришлось сирываться на время, чтобы переждать бурю. Но едва успели разсеяться тучи этой бури, какь надъ головой Вольтера разразилась новая беда. Въ печати появилось написанное имъ десять леть тому назадъ «Посланіе яь Ураніи», о которомь мы уже говорили выше. На этоть разь

противъ автора было, по требованию парижскаго архіенископа, поднято формальное судебное преслідованіе, отъ котораго онъ кое-какъ отділался, лишь сваливши свой гріхть на покойнаго аббата Шольё. Выдумка иміла довольно вітроятный видъ: аббатъ писаль стихи и быль извітстень своимъ вольнодумствомъ.

Такія безпрерывныя столкновенія съ властями дізлали положеніе Вольтера очень шаткимъ. Онъ задумаль упрочить его
посредствомъ блестящаго театральнаго успіха. Послі «Эдина»
ни одна изъ его трагедій не вызывала восторга публики. Не
особенно пондравился и «Брутъ». Масса публики находила,
что любовная интрига, считавшаяся главнымъ дізломъ въ піесть,
была слишкомъ холодна: люди-же съ боліте тонкимъ вкусомъ
утверждали, наобороть, что въ эту трагедію вовсе не слітдовало вводить ненужной любви. Вольтеръ рішиль дать трагедію, весь сюжеть которой построень на любви и ревности, и
передізаль во французскомъ вкуст «Отелло» Шекспира. Успіхъ «Заиры»—такъ назваль онъ трагедію—превзошель всів
ожиданія. Публика проливала обильныя слезы, что считалось
лучшимъ признакомъ достоинства трагедіи.

Неугомонный авторъ быстро сумѣлъ однако заставить забыть благопріятное впечатльніе. Выпущенная имъ въ 1733 г. опять безъ дозволенія — книжечка носила заглавіе «Храмъ Вкуса» и разсказывала, наполовину въ стихахъ, наполовину въ прозѣ, путешествіе автора въ этотъ храмъ, гдѣ «Критика» произноситъ свои приговоры надъ писателями, живыми и умершими. Это художественная оцѣнка литературныхъ произведеній, часто мѣткая и остроумная,—строгая, но въ большинствѣ случаевъ безпристрастная. Авторъ и себѣ самому дѣлаетъ отъ лица «Критики» нѣсколько замѣчаній и даетъ ехидный совѣтъ: не забывать, что написаль освистанную публикой трагедію «Артемира». Критика совсѣмъ не затрогиваетъ мнѣній. Авторъ заставляетъ даже, для наглядности, іезуита дружески разговаривать въ Храмѣ Вкуса съ янсенистомъ. Хотя произведеніе было напечатано тайкомъ, но на этотъ

Хотя произведеніе было напечатано тайкомъ, но на этотъ разъ на автора обрушилось не правительство, а масса писателей и читателей. Одни сердились за замѣчаніе «Критики», другіе—за то, что авторъ совсѣмъ не упомянуль ихъ, а слѣдовательно не замѣтилъ ихъ присутствіе въ Храмѣ Вкуса. Читатели сердились за своихъ любимыхъ авторовъ. Почти немедленно появилось нѣсколько пародій «Храма Вкуса», напи-

санныхъ съ единственной цѣлью—выругать Вольтера. Въ одной комедіи насолившій всѣмъ критикъ выведенъ даже въ видѣ шута. Поставденная Вольтеромъ въ январѣ 1734 г. новая трагедія: «Аделанда Дюгесклень», была, по свидѣтельству современниковъ, освистана публикой именно въ отомщеніе за «Храмъ Вкуса». По крайней мѣрѣ, возобновленная много лѣтъ спустя, она имѣла успѣхъ.

«Храмъ Вкуса». По краинен мъръ, возооновленная вного лътъ спустя, она имъла успъхъ.

Всъ эти бури оканчивались болье или менте благополучно, но съ самаго прівзда изъ Англій Вольтеръ подготовлялъ для себя гораздо болье серьезную опасность. Говоря объ англійскихъ впечатльніяхъ Вольтера, мы уже касались содержанія «Англійскихъ писемъ». Они были давно написаны, но затрудненія, встрфчаемыя на каждомъ шагу при печатаніи самыхъ невинныхъ вещей, ясно показывали, что такого произведенія нельзя обнародовать, не ръшившись заранте на арестъ или бъгство. Съ другой стороны Вольтеръ положительно не могъ не подълиться съ соотечественниками тъми глубокими и сильными впечатльніями, которыя оставили въ немъ англійская жизнь и результаты англійской мысли. Стараясь придать по возможности невинный видъ своему произведенію, онъ нарочно приписалъ квакерамъ, которымъ посвящены первыя письма, побольше комическихъ чертъ и даже читалъ самыя смъшныя выдержки министру Флёри. Престарълый кардиналъ удостоилъ посмъяться, но Вольтеръ и самъ отлично зналъ, что это еще ровно ничего не значитъ. «Письма» были отпечатаны тайкомъ въ Руант, гдт у автора былъ сообщникъ, его школьный товарищъ Сидевиль, но все изданіе хранилось подъ замкомъ, и ни одинъ экземиляръ не попадалъ пока въ публику. Отзывы француза объ англичанахъ могли однако заинтересовать также и англичанъ, поэтому Вольтеръ издалъ сперва англійскій переводъ своихъ писемъ. Англичане остались въ общемъ очень довольны произведеніемъ, хотя и отмътили въ англійскій переводь своихь писемъ. Англичане остались въ общемь очень довольны произведеніемъ, хотя и отмѣтили въ немъ нѣсколько фактическихъ невѣрностей. Но, кромѣ англійскихъ похвалъ, переводъ принесъ Вольтеру также усиленный надзоръ въ отечествѣ и формальное запрещеніе издавать «Письма» на родномъ языкѣ. Голландскіе издатели, наживавшіеся отъ продажи запрещенныхъ во Франціи книгъ, тоже не дремали и оказались даже бдительнѣе французскихъ властей. Самой маленькой неосторожности — отданнаго въ переплетъ экземпляра—было достаточно, чтобы въ Амстердамѣ появилась

точная поддёлка руанскаго изданія, начавшая быстро распространяться во Франціи.

Парижскій парламентъ осудилъ книгу, какъ «скандальную, противную религіп, добрымъ нравамъ и уваженію къ власти», на сожженіе рукою палача у подножія большой лъстницы зданія парламента. Складъ руанскаго изданія быль разысканъ и конфискованъ; издатель посаженъ въ Бастилію. Приказъ о помѣщеніи туда-же и самого автора былъ посланъ въ Монжъ, гдѣ Вольтеръ праздновалъ свадьбу своего пріятеля герцога Ришельё. «Ангелъ Хранитель» Вольтера, д'Аржанталь, успѣлъоднако во́-время предупредить своего друга, и 10-го іюня 1734 г., когда «Англійскія письма» торжественно сжигались. въ Парижѣ, Вольтеръ былъ уже за границей.

Во Франціи того времени за книги преслідовали авторовъ, издателей, продавцевъ, но не читателей. Главную массу читателей составляли еще высшіе классы; большими охотницами до запрещенныхъ книгъ были свътскія дамы, безпоконть котодо запрещенных книгь оыли свытския дамы, безпоконть которыхь никому не приходило въ голову. Поэтому сожжение и преследование раздражали авторовь, лишая ихъ заработка и безопасности, обогащали голландскихъ издателей, поднимая ценну на ихъ товаръ, но ни мало не мёшали, а скоре содействовали распространению произведений.

Не помёшало сожжение и распространению «Англійскихъ писемъ» и ихъ громадному вліянию на французское общество.

Въ конце XVII-го, въ началь XVIII-го века французы очень мало знали своихъ заморскихъ соседей. Англійскій языкъ быть почти никому незнакомъ. Некоторые ученые драктать

быль почти никому незнакомъ. Нѣкоторые ученые трактаты если и переводились, то читались только спеціалистами. «Англійскія письма», умышленно подчеркнувшія рѣзкія противополож-ности между двумя націями—и всегда въ пользу англичанъ заинтересовали всъхъ. Дамы принялись изучать англійскій языкъ; всъ сколько нибудь выдающіеся люди спъшили побывать за Ламаншемъ. Англійская философія вытьснила постепенно когда-то будившій мысль, а теперь застывшій картезіанизмъ. Скептицизмъ Бойля, разрушавшій вѣрованія, но не дававшій ничего опредъленнаго, замѣнился подъ вліяніемъ англійскаго матеріализма законченной философской системой, перешедшей постепенно отъ деизма къ открытому атеизму. Англійская фис лософская мысль передълала французскую, но передълала ее въдворный, непопулярный англійскій матеріализмъ превратился во Франціи въ разрушительную философію, ставшую катехизисомъ буржуазіи въ ея борьбъ съ старымъ порядкомъ, —борьбъ, поразительно аналогичной съ предшествовавшей борьбой англійской буржуазіи, но уже не опаравшейся на пророковъ и на псалмы Давида.

Но до этой переработки англійскаго деизма во французскій атеизмъ, сильно огорчавшій впоследствін Вольтера, оставшагося

върнымъ деизму, еще далеко.

#### ГЛАВА III.

Маркиза дю-Шатле. — Сирей. — Оптимизмъ Вольтера. — Его увлечение естественными науками. — Трагедіи. — Знакомство съ Фридрихомъ II.

У скрывшагося въ Лотарингію автора «Англійскихъ писемъ» въ Парижѣ остался недавно пріобрѣтенный, но горячо и страстно преданный ему другъ, маркиза дю-Шатле, любовь къ которой была въ жизни Вольтера его единственной серьезной привязанностью къ женщинѣ.

Послѣ измѣны г-жи Ливри онъ быль нѣкоторое время увлеченъ любовью къ женѣ маршала де-Вилларь. Знатная дама позволяла ему ухаживать за собою и изливать свои чувства въ стихахъ, но и только. Особенно страдать отъ любви Вольтеръ никогда расположенъ не быль и скоро вылечился отъ этой нераздѣленной страсти. Но въ женскомъ обществѣ, въ женской заботливости онъ всегда нуждался ивремя отъ времени устраиваль себѣ нѣчто вродѣ домашняго очага у той или другой изъ знакомыхъ дамъ. Одно время Вольтеръ быль своимъ человѣкомъ въ домѣ маркизы де-Мимеръ, затѣмъ сблизился съ президентшей де-Бернье. Любовь далеко не всегда играла роль въ этихъ сближеніяхъ. Ея не было и слѣда въ его дружбѣ съ графиней Фантенъ-Мартель, умной, пожилой женщиной, въ домѣ которой онъ жилъ по возвращеніи изъ Англіи въ тѣ промежутки между бѣгствами, которые ему удавалось проводить въ Парижѣ.

Свётская жизнь Вольтера по замкамъ и салонамъ французской знати не возобновилась болёе по возвращени въ отечество. Съ нёкоторыми изъ своихъ прежнихъ знакомыхъ онъ разорвалъ навсегда, съ другими встрёчался лишь изрёдка. Тёмъ плотнёе

сблизился онъ съ немногими оставшимися у него друзьями: д'Ар-жанталемъ, Сидевилемъ, также съ герцогомъ Ришелье и нъкото-

рыми другими.

Въ 1732 году Вольтеръ усиленно твердитъ о томъ, что поралюбви для него уже прошла (ему 38 лѣтъ), остадись только дружба, да работа. Вмѣсто любовныхъ посланій, онъ пишетъ теперь и передаетъ г-жѣ Мартель, изъ верхняго этажа въ нижній, шутливые стихи, въ которыхъ, расхваливая свою хозяйку, говоритъ, что ему потому хорошо живется въ ея домѣ, что съ нимъ вмѣстѣ живетъ здѣсь его единственная возлюбленная—свобода и ея сестра—веселость. Въ это время онъ встрѣтился съ Эмиліей дю-Шатле.

Урожденная де-Бретейль, она еще ребенкомъ въ домѣ отца видала Вольтера, который быль старше ен на 12 лѣтъ и тогда конечно не замѣтиль дѣвочки. Въ 1725 году она вышла замужъ за маркиза дю-Шатле. Вышла безъ любви—въ бракѣ она не считалась нужной—и черезъ 2—3 года, по неизмѣнному правилу тогдашняго высшаго общества, уже сохраняла съ мужемълишь чисто формальныя, вполнѣ приличныя отношенія номинальныхъ супруговъ, связанныхъ общимъ именемъ, имущественными отношеніями, а также двумя дѣтьми, рожденными въ первые годы брака. Мужъ и жена впрочемъ ни въ какомъ случаѣ не подходили другъ къ другу. Во всѣхъ описаніяхъ внутренней жизни этой семьи, ставшей знаменитой со времени присоединенія къ ней Вольтера, маркизъ не играетъ никакой роли. Добродушный, ограниченный человѣкъ, любящій военную службу, охоту и ничего больше, онъ никому не мѣшаетъ и никого не интересуетъ.

Эмилія дю-Шатле была совсёмъ другимъ человікомъ. Не говоря уже объ ея умственномъ превосходствів надъ мужемъ, она обладала горячимъ, любящимъ сердцемъ. Относясь къ браку такъ-же, какъ и всё современницы ея круга, она любила не такъ какъ онъ. Послів замужества и еще до встрічи съ Вольтеромъ у нея былъ романъ, закончившійся быстрымъ разрывомъ. Разрывъ быль въ порядкі вещей, но онъ довель Эмилію до серьезной попытки на самоубійство, что ужъ было вовсе не въ нравахъ ея общества.

Оправившись отъ этой исторіи, она набросилась съ новымъжаромъ на науку, которой была далеко не чужда и прежде. Еще въ домѣ отца она изучила латинскій языкъ и основательноознакомилась съ римскими классиками. Позднѣе она пристрастилась къ математикъ и метафизикъ. И это былъ не диллетантскій интересь къ наукамъ, значительно распространенный среди образованныхъ женщинъ XVIII-го въка. Г-жа дю-Шатле трудится упорно, серьезно и внимательно, излагаетъ Лейбница и переводитъ Ньютона.

Ея вторичная встръча съ Вольтеромъ относится къ 1732 г., а лътомъ 1733 г. они уже принадлежатъ другъ другу душой и тъломъ, и обоимъ кажется, что ихъ прежий связи не были

любовью, что они любять въ первый разъ.

Вольтеръ дъйствительно любитъ ее иначе, чъмъ своихъ прежнихъ возлюбленныхъ. Онъ снова пишетъ любовныя посланія, но въ нихъ нътъ и тъни той цинической игривости, которая проявлялась въ его прежнихъ произведеніяхъ этого рода. Съ любовью къ ней у него соединяются глубокое уваженіе, восхищеніе ея умомъ и характеромъ. Это не только любовь, но вмъстъ и умственное товарищество. Кое въ чемъ они были равны и могли быть товарищами. У нея не было конечно и сотой доли его таланта, его разносторонности, его горячей, тотчасъ-же выливающейся на бумагу, отзывчивости на все совершающееся въ жизни и мысли. Но по способности усвоенія отвлеченнъйшихъ результатовъ философской мысли она была равна ему. По знаніямъ-же въ нъкоторыхъ областяхъ естественныхъ наукъ и въ высшей математикъ, изученной ею подъ руководствомъ лучшихъ спеціалистовъ ея времени, она превосходила своего друга.

Въ самомъ началь ихъ союза Вольтеръ спыштъ подълиться съ Эмиліей своими знаніями и интересами. Онъ перечитываеть съ ней своихъ любимыхъ англійскихъ философовъ и поэтовъ: Ньютона, Локка, Попа. Но ихъ слишкомъ часто разлучаютъ безпрерывныя исторіи изъ за литературныхъ произведеній. Съ женской нѣжностью г-жа дю-Шатле беретъ на себя заботу о своемъ слишкомъ горячемъ, предпріимчивомъ и неосторожномъ другъ. Ее терзаетъ мысль о вѣчной грозѣ, подъ которой онъ живетъ, думая лишь о томъ, чтобы вывернуться изъ даннаго затрудненія, и въ то же время подготовляя своей усиленной умственной производительностью новыя опасности на завтра и послѣ-завтра. «Его нужно вѣчно спасать отъ него-же самого», жалуется она друзьямъ. Для этого, по ея увѣренію, ей нужно «больше дипломатическихъ способностей, чѣмъ папѣ для управленія всѣмъ христіанскимъ міромъ». Повторяющіяся

время отъ времени внезапныя бъгства, одному, по тогдашнимъ дорогамъ, при слабомъ здоровьъ Вольтера ей просто невыносимы.

На границѣ Лотарингіи, въ пустынной гористой мѣстности, у маркизы дю-Шатле есть замокь—Сирей, правда, плохо приспособленный для цивилизованной жизни, но въ высшей степени удобный по своему положенію. Друзья совѣтовали Вольтеру не возвращаться во Францію; но Эмилія горячо возстала противъ этого плана. Ея положеніе не позволило бы ей послѣдовать за Вольтеромъ въ Голландію или Англію. Въ Сирев-же она рѣшила сама поселиться съ нимъ. А безопасность тамъ будетъ полная: граница въ двухъ шагахъ. Кромѣ того она надѣялась, что подъ ея бдительнымъ надзоромъ онъ не будетъ совершать неосторожностей, и во всякомъ случаѣ рукописи не будутъ похищаться и попадать въ печать безъ воли автора.

Къ этому времени у Вольтера были уже значительныя де-

Къ этому времени у Вольтера были уже значительныя денежныя средства. Ни усиленная литературная двятельность, ни преследование не помешали ему позаботиться о приращении своего напитала. Удачныя спекуляціи успели увеличить первоначальную сумму въ нёсколько разъ. Онъ не задумался поэтому приняться за отделку замка на свой счеть. При этомъ не были забыты приспособленія для естественно-научныхъ занятій: физическій кабинеть и небольшая лабораторія. Въ одной изъ галерей замка была также устроена маленькая сцена для спектаклей.

Сь 1734 года Сирей становится на 15 лёть сперва постояннымь, а потомъ главнымъ мёстомъ жительства Вольтера. На всемъ этомъ періодё лежить отпечатокъ вліянія г-жи дю-Шатле. Опасные литературные труды хотя и пишутся, но не публикуются. Вольтеру пришлось, правда, еще разъ бёжать на время въ Голландію; но навлекшее немилость стихотвореніе не было однимъ изъ тёмъ произведеній, печатая которыя, Вольтеръ рисковаль сознательно. «Свётскій человёкъ» («Le Mondain») казался ему совершенно невиннымъ. Это стихотвореніе заключаеть въ себё сопоставленіе первобытнаго райскаго состоянія съ жизнью современнаго свётскаго человёка, окруженнаго всёми удобствами и роскошью. Авторъ благодаритъ природу за то, что она произвела его на свётъ въ нынёшній вёкъ, на который сыплется столько обвиненій. Эти-то безобидния предположенія дали поводъ духовенству добиться отъ кардинала Флёри преслёдованій противъ автора.

Стихотвореніе «Свётскій человікь» проникнуто полнійшимь оптимизмомь. Имь же дышать и другія проняведенія
сирейскаго періода жизни Вольтера. Вь это время зло вь міріз
представлялось ему обильно перемішаннымь съ добромь. Въ
«Трактаті о метафизикі», написанномь въ 1734 году. Вольтерь говорить, что мы не можемь даже судить о совершенстві или несовершенстві міра, такъ какъ не иміемь возможности представить себі ничего лучшато. Въ сказкі «Бабукь
или мірь, каковь онъ есть» геній Итуріэль колеблется сперва
между двумя мірами: наказаніемь Персеполиса (Парижа) ради
его исправленія и совершеннымь уничтоженіемь этого безразсуднаго города. Но, выслушавь докладь посланнаго туда Вабука, геній різшаеть не только не уничтожать Персеполиса, но
даже не псправлять его, а оставить такимь, каковь есть, такъ
какъ въ немь «если не все совершенно, то все сносно». Еще
різшительніе выразился этоть оптимизмь въ напечатанной
въ 1738 году дидактической поэмі: «Різчи о человікі», написанной въ подражаніе англійскому поэту Попу, одному изъ
главнихъ представнтелей оптимазма. Въ прозанческомь перечні содержанія поэмы авторь говорить, что «въ первой різчи
доказывается равенство состояній, вытекающее изъ того, что
съ каждой профессіей связаны извістныя доли добра и зла,
уравновізшвающія другь друга». Въ самой різчи сообщается,
что короли и мариталы Франціп сильно скучають, что если у
королевскихъ дюбимцевь много льстецовь, то много и завистниковь. «Пьеро и Перетта», работающіе въ поляхь, правда,
«забнуть зимой и жарятся літоміь, но они весело поють за
работой, хотя и грубыми фальшивыми голосами, а мирь, спокойный сонь, сила и здоровье вознаграждають ихъ за трудь
и бідность».

Невольно вспоминаются при этомь знаменитыя описанія и бѣдность».

н бёдность».

Невольно вспоминаются при этомъ знаменитыя описанія бёдственнаго положенія земледёльческихъ рабочихъ Франціи XVIII вёка. Но Вольтеръ и не думаетъ всматриваться въ это положеніе. Онъ говоритъ о Пьеро и Переттё общія, ходячія фразы, которыя нужны ему только для доказательства своей тезы. Покончивши съ этими счастливцами въ первой рёчи, онъ къ нимъ больше не возвращается и въ остальныхъ шести рёчахъ занятъ исключительно людьми высшихъ классовъ, которыхъ поучаетъ способамъ поменьше скучать и увеличивать свое счастье. Впрочемъ даже такое мимолетное появленіе Пьеро и

Перетты составляеть большую радкость въ произведенияхъ на-шего автора. По большей части онъ ихъ вовсе не касается. Онъ измънить, какъ мы увидимъ впоследствін, свое мненіе мір'є и перестанеть находить его удовлетворительнымъ. но нисшіе классы и тогда останутся вив поля его зрвнія. Вь немъ ивть вражды къ этимъ классамъ, свойственной Вь немъ нѣтъ вражды къ этимъ классамъ, свойственной европейскому буржуа XIX-го вѣка. Не сознательный эгоизмъ, не жестокость заставляютъ его игнорировать положеніе трудящихся массъ. Сдѣлавшись впослѣдствіи землевладѣльцемъ, Вольтеръ явится самымъ заботливымъ, самымъ щедрымъ благодѣтелемъ всѣхъ окружающихъ бѣдняковъ. Онъ всегда былъ очень добръ съ прислугой, со всѣми слабыми, зависящими отъ него существами, былъ очень добръ даже съ животными. Но въ то же время нисшіе, необразованные люди занимали въ его міросозерцаніи немного больше мѣста, чѣмъ животныя. Ко всѣмъ классамъ, причастнымъ къ цивилизаціи, двигающимъ ее впередъ или тормазящимъ подобно духовенству, онъ становится въ тѣ или другія опредѣленныя отношенія: дружитъ съ ними или воюетъ. Къ остальному человѣчеству. — непричастному къ цинии други опредвленным отношения: дружить съ ними или воюеть. Къ остальному человъчеству,—непричастному къ цивилизаціи,—не становится ни въ какія отношенія. Это для него инертная, безформенная масса, не могущая ни помъщать, ни номочь прогрессу, а лишь пассивно подчиняющаяся его результатамъ. Поэтому-то онъ и не думаеть о ней. Люди нисшихъ классовъ для него не совствъ люди, а макъ, какъ выразился графъ Толстой, говоря о своемъ міросозерцанія до момента перехода въ новую въру.

Съ 1734 по 1739 годъ Вольтеръ прожиль почти безвытанно въ Сирев. Понемногу въ пустынный замокъ стали натажать гости. Извъстные ученые: Мопертюи, Клэро, Бернулли гостили поочередно въ Сирев. Нтмецкій ученый, последователь Лейбница, Кенигъ прожилъ тамъ даже цълыхъ два года, помогая хозяйкт въ ея ученыхъ трудахъ. Итальянецъ Альгаротти приводилъ на ея судъ свою популяризацію философіи Ньютона, предназначенную «для дамъ». Затажали въ Сирей и знакомыя дамы, но горазда ръже, —дамамъ Эмилія вообще не нравилась.

Зиму 1738—39 года тамъ прогостила г-жа Графиньи, оставившая въ своихъ письмахъ подробное описаніе какъ самаго замка, такъ и его обитателей. Втеченіи дня гости были обыкновенно предоставлены самимъ себъ. Вольтеръ и г-жа

дю-Шатле проводили всё дни, а частью и ночи за письменными столами. Гости пользовались ихъ обществомъ за позднимъ объдомъ и часъ-другой вечеромъ

Главнымъ предметомъ занятій Вольтера и его божественной Эмиліп (такъ називалъ онъ ег въ стихахъ и письмахъ) были точныя науки, къ которымъ имъла пристрастіе маркиза, нелюбившая ни стиховъ, ни исторіи — любимыхъ предметовъ Вольтера. Одно время онъ до того поддался вліянію своей ученой подруги, что писалъ стихи только въ постели, во время своихъ частыхъ боятьней, някогда однако не мѣпавшихъ ему работать. Здоровый-же онъ занимался физикой и представилъ академіи наукъ мемуаръ «О природъ и распредъзеніи отня», а также химіей и біологіей. Однажды онъ собственноручно обезглавиль до сорока улитокъ, чтобы провърить одно митнів итальнискаго ученаго.

Друзья въ Парижъ, куда доходили слухи объ этихъ занитіахъ, боядись уже, что Вольтеръ совсѣмъ отдастся естественнымъ наукамъ и забросить все остальное. Но увлеченіе было непродолжительно, да и въ самомъ пылу его онъ всетаки, по его выраженію, чухаживаль сразу за всѣми девятью музами», а потомъ успѣлъ даже привлечь самою Эмалію къ изученію исторіи. «Основы философіи Ньютона» были главнымъ произведеніемь, появившимся изъ подъ пера Вольтера въ первые годы пребыванія въ Сирет. Ихъ печатаніе опять встрѣтило затрудненіе, вытекавшее на этотъ разъ изъ чисто философскихъ соображеній. Канцлеръ д'Агессо, завѣдывавшій дѣлами печати, быль человѣкъ ученый и именно поэтому очень твердый въ своихъ научныхъ взглядахъ. Онъ быль ярымъ картезіанцемъ и не желаль содъйствовать распространенію ложной, по его мятыю, доктрины. Пожинать не омраченные придпреами лавры Вольтеру удавалось, да и то не всегда, только на сценѣ. Данная въ 1736 г. его трагедія «Альзяра» имѣла значательный успѣхъ.

Съ 1739 года кончается затворничество въ Спреѣ. Осень этого года и половнну стѣдующахо Вольтерь и супруги дю-шатие прожили въ Врюссель, а потомъ проводили зимы въ Парижъ, возвращаюсь въ Спрей на лѣто. Съ этихъ поръ къ безоблачиюму счастью мяркиза на натоть. Не къ женщинѣ,

вода, да и вообще никогда первый не измѣнялъ никакой женщинъ. Предметомъ ея ревности является прусскій король Фридрихъ II. Уже съ 1736 года между нимъ—тогда еще крониринцемъ—и Вольтеромъ завязалась оживленная переписка. Принцъ оказался горячимъ поклонникомъ Вольтера. О личномъ знакомствъ съ своимъ кумиромъ при жизни строгаго отца нечего было и думать, но онъ не упускалъ ни одного случая выразить свои чувства «божеству Сирея» и отправлялъ ему на прочтеніе всъ свои произведенія въ стихахъ и въ прозъ. Вольтеръ былъ еще въ Брюссель, когла. З1 мая 1740 года. прочтение всв свои произведения въ стихахъ и въ прозв. Вольтеръ былъ еще въ Брюссель, когда, 31 мая 1740 года, Фридрихъ вступилъ на престолъ. Уже въ йонъ, объвзжая свои западныя владения, онъ объщалъ Вольтеру пробраться инкогнито для свидания съ нимъ въ Брюссель, но вмъсто того вызвалъ его въ Клэве, гдт остановился задержанный лихорадкой. Въ первый разъ знаменитый писатель увиделъ своего коронованнаго поклонника въ комнаткт безъ всякой мебели, дрожащимъ подъ плохимъ одеяломъ въ сильнейшемъ припадкъ лихорадки. Темъ не менте, когда пароксизмъ миновалъ, король одълся, и за долгимъ ужиномъ они основательно разобрали, по словамъ Вольтера, вопросы о безсмерти души, свободъ воли и проч. П проч. За первымъ свиданиемъ въ томъ-же по словамъ Вольтера, вопросы о безсмертін души, свободѣ воли и проч., и проч. За первымъ свиданіемъ въ томъ-же году послѣдовало второе, затѣмъ въ 1743 году—новое продолжительное пребываніе у Фридриха. Во время этихъ отлучекъ Эмилія сама не своя. Ей все кажется, что Вольтеръ останется въ Пруссіи, куда она не сможетъ и не захочетъ за нимъ послѣдовать. Письма Вольтера кажутся ей слишкомъ краткими и холодными; она заранѣе протестуетъ противъ величайшей, по ея мнѣнію, подлости: промѣнять женщину на короля. Но Вольтеръ и не думаетъ мѣнять Эмилію на Фридриха, ни, Вольтеръ и не думаетъ мѣнять Эмилію на Фридриха, ни, тѣмь менѣе, предпочесть Берлинъ Парижу, въ которомъ чувствуетъ себя наконецъ въ безопасности. Случилась, правда, маленькая непріятность съ трагедіей «Магометъ». Она была принята на сцену, но затѣмъ, по инсинуаціямъ литературныхъ враговъ Вольтера, Флёри одумался и посовѣтовалъ автору—а совѣтъ въ данномъ случаѣ равнялся приказанію, снять ее со сцены, какъ нарушающую уваженіе къ религіи. Вольтеръ придумалъ напечатать свою трагедію съ посвященіемъ папѣ: «Главѣ истинной религіи произведеніе, направленное противъ основателя ложной религіи». Папа принялъ посвященіе, поблагодарилъ автора очень любезнымъ письмомъ, благословилъ его

и прислаль золотую медаль со своимъ портретомъ. На самомъ дёлё лишь невёрующее общество, для котораго равны всё религіи, могло увидёть въ «Магометё» нападеніе на христіанство. Благочестивымъ людямъ трагедія, наоборотъ, должна была казаться благочестивой и назидательной. Магометъ, правда, изображенъ въ ней самыми отвратительными чертами и въ заключительномъ монологіє самъ называетъ себя обманщикомъ, влодівемъ, и проч. Но въ трагедіи нітъ и тізни какого нибудь намека на христіанство, нітъ ни малібішей аналогіи съ событіями священной исторіи. Ненависть-же къ «невізрнымъ» въ былыя, вірующія времена всіми считалась благочестивымъ чувствомъ; нападеніе на ложную религію—защитой истинной. Съ этой точки зрізнія очевидно взглянуль на дізло и пана. Но Флёри думаль иначе и не взяль назадъ своего запрещенія. Зато въ 1743 году Вольтера ждало въ театріз такое торжество, какого онъ еще ни разу не испытываль. Мы говоримъ о представленіи «Меропы». Въ неописанномъ восторгіз публика ство, какого онъ еще ни разу не испытываль. Мы говоримъ о представленія «Меропы». Въ неописанномъ восторгѣ публика вызвала автора, что было не въ обычаѣ и явилось порывомъ непосредственнаго чувства. Онъ показался въ ложѣ своей старой знакомой г-жи де-Вилларъ, присутствовавшей на представленіи со своей молодой невѣсткой герцогиней де-Вилларъ. Желая тутъ-же на мѣстѣ чѣмъ нибудь вознаградить автора, публика шумно потребовала, чтобы молодая герцогиня немедленно поцѣловала его, что та и исполнила ко всеобщему удовольствію. Изъ всѣхъ произведеній Вольтера трагедіи доставили ему всего больше авторскихъ торжествъ и славы при жизни. До самой смерти его называли авторомъ «Меропы», «Заиры» и проч.. а никакъ ни тѣхъ философско-полемическихъ произве-

Изъ всёхъ произведеній Вольтера трагедіи доставили ему всего больше авторскихъ торжествъ и славы при жизни. До самой смерти его называли авторомъ «Меропы», «Заиры» и проч., а никакъ ни тёхъ философско-полемическихъ произведеній, которыя наложили такую неизгладимую печать на всё сужденія, на весь умъ XVIII вёка Франціи — да и не одной Франціи. Друзья и рьяные враги находили, правда, и въ его трагедіяхъ кое какіе намеки на вредъ фанатизма и пользу терпимости, но эти намеки были замѣтны лишь людямъ, заранѣе знакомымъ со взглядами автора. Мы говорили уже о «Магометѣ». Также и знаменитал фраза противъ священниковъ въ «Эдипѣ» \*) казалась антирелигіозной лишь потому, что была написана врагомъ духовенства. То-же самое говорить объ оракулахъ Іокаста въ трагедіи Софокла, сюжеть которой заимствовалъ Вольтеръ. Но развязка трагедіи какъ въ греческомъ оригиналѣ, такъ и

<sup>\*)</sup> Les prêtres ne sont pasce qu'un vain peuple pense n r. g.

во французской передълкъ показываетъ, какъ жестоко ошибалась Іокаста, какъ правы священники и върны предсказанія оракуловъ. Йрозаическія произведенія Вольтеръ писаль для пропаганды своихъ идей, для осмъянія того, что считаль вломъ, для побівнія своихъ враговъ. Трагедіи писались имъ исключительно для славы, для апплодисментовъ и слезъ публики. Онъ тщательно подмёчалъ, чёмъ можно угодить этой публикѣ, и всегда быль готовь по нъскольку разъ передълывать свои тра-гедіи по ея указаніямь. Въ предназначенныхъ для театра произ-веденіяхъ Вольтеръ не проявиль и той небольшой способности къ художественному творчеству, которая замътна въ его комической поэмъ «Дъвственница» и въ его сказкахъ. Эти послъднія онъ писалъ въ большинствъ случаевъ съ целью разъяснить читателямь ту или другую идею, а между тымь небрежно и мимоходомъ онъ придаетъ въ нихъ нѣкоторымъ изъ своихъ героевъ живыя, опредѣленныя физіономіи, хотя и очерченныя лишь въ самыхъ общихъ контурахъ. Въ его трагедіяхъ нѣтъ и такихъ физіономій. Въ нихъ есть только положенія иногда действительно трагическія,—да звучные стихи, въ которыхъ дъйствующія лица высказывають мысли и чувства, соотвътствующія положеніямь. Въ общемъ Вольтеръ является въ трагедіяхъ подражателемъ Корнеля и въ особенности Расина, а въ нѣкоторыхъ частностяхъ довольно робкимъ нововводителемъ. Онъ находилъ, напримъръ, нелъпымъ обычай вводить любовь въ каждую трагедію, хотя бы въ видѣ эпизода, почти не связаннаго съ главнымъ дѣйствіемъ. Онъ думалъ, что любовь должна или составлять весь интересъ трагедіи, или совсѣмъ отсутствовать. Сообразно съ этимъ онъ дъйствительно устранилъ любовь изъ трехъ своихъ трагедій: «Меропы», «Ореста» и «Смерти Цезаря». Но во многихъ другихъ она и у него играетъ роль холоднаго, совсемъ ненужнаго эпизода.

Въ Англіи Вольтеръ заинтересовался Шекспиромъ. Онъ находиль въ немъ смёсь достоинствъ съ чудовищными недостатками. Нарушеніе всёхъ трехъ единствъ, частыя убійства на сценѣ и въ особенности грубые разговоры ремесленниковъ, шутовъ и солдатъ—личностей неприличныхъ въ трагедіи—внушали ему глубочайшее отвращеніе. Но въ то-же время ему нравились многіе монологи у Шекспира, и въ особенности сложность и живость дёйствія, вмёсто котораго на французской сценѣ допускались лишь разсказы о событіяхъ, происходящихъ за сценой.

Въ трагедіяхъ Вольтера дѣйствія гораздо больше, чѣмъ у его предшественниковь, но знаменитыя единства часто дѣдаютъ совершенно невѣроятными многочисленныя происшествія, совершающіяся въ одной и той же комнатѣ въ три часа времени. У Шекспира заимствовалъ Вольтеръ сюжеты «Заиры» и «Смерти Цезаря», а также многія черты и сцены, разсыпанныя въ другихъ его трагедіяхъ. Подъ конецъ жизни, возмущенный тѣмъ, что переводчики Шекспира осмѣлились поставить его выше французскихъ трагиковъ, онъ раскаялся и въ тѣхъ одобрительныхъ отзывахъ, которые дѣлалъ прежде. «Предпочитать чудовище Шекспира Расину! Я скорѣе согласился бы промѣнять Аполлона Вельведерскаго на Христофа» (грубая статуя, отличившаяся колоссальными размѣрами), говорилъ Вольтеръ Дидро. «А что бы вы сказали, — возразилъ Дидро, — если бы этотъ громадный Христофъ, совсѣмъ живой, расхаживалъ по улицамъ?»

## глава IV.

Вольтеръ—придворный. — Смерть Эмиліи дю-Шатле. — Берлинъ. — Дружба и ссора съ Фридрихомъ II. — Арестъ во Франкфуртъ. — Историческія произведенія Вольтера. — «Орлеанская дъва».

Въ 1744 году Вольтеръ не быль уже гонимымъ писателемъ, какъ десять лътъ тому назадъ, но не былъ еще и оффиціально признанной знаменитостью Франціи. Онъ былъ уже членомъ почти всъхъ европейскихъ академій, но тщетно пытался

почти всёхъ европейскихъ академій, но тщетно пытался попасть во французскую, какъ вдругъ въ 1745 году на него сразу посыпались всевозможныя оффиціальныя почести.

Умерла Шатору, гласная фаворитка короля, и ей предстояло найти преемницу. Это была въ то время очень важная должность во Франціи, важнѣе министерскаго портфеля. Объ ней давно уже мечтала и повъряла свои мечты Вольтеру, его хорошая знакомая, молодая красавица г-жа Этіоль. Мать—жена крестьянина и содержанка генеральнаго фермера—воспитала ее въ томъ убъжденіи, что ей предстоить быть фавориткой короля. Мечта казалась почти неисполнимой, такъ какъ г-жа Этіоль не имъла доступа ко двору, а мъста признанныхъ фаворитокъ занимались обыкновенно придворными дамами. Но, когда открыдась ваканція, мать и дочь такъ энергично взялись за дъло; красавица такъ упорно попадалась на глаза королю при всёхъ его вытядахъ, что быстро заняла желаемое мъсто

повълительницы короля и Франціи. Ставши маркизой де-Помнадурь, она не забыла своего стараго знакомаго. По ем женанію, ему было поручино написать стихи для оперы, которая
должна была даваться на придворномъ театръ по случаю бракосочетанія дофина. Вольтеръ написалъ «Наваррскую принцессу».
зачто, къ немалому огорченію многихъ родовитыхъ дворянъ,
быль сразу пожалованъ офицеромъ двора его Королевскаго Величества съ 20,000 франковъ жалованья и сдъланъ придворнымъ исторіографомъ, а при первой открывшейся ваканціи былъ
избранъ наконецъ и въ члены французской академіи. Милости
были такъ велики и внезапны, что Вольтеру стало казаться
весьма возможнымъ получить въ скорости и министерскій портфель.
Начинается придворный періодъ жизни Вольтера, недолго
длившійся къ счастью если не для него, то для его читателей,
а въ извъстномъ смыслѣ и для всего человъчества. Онъ
самъ называль свою «Наваррскую принцессу» ярмарочнымъ фар-

длившійся къ счастью если не для него, то для его читателей, а въ извѣстномъ смыслѣ и для всего человѣчества. Онъ самъ называль свою «Наваррскую принцессу» ярмарочнымъ фарсомъ, а излишней скромностью Вольтеръ никогда не страдалъ. Но не больше литературныхъ достоинствъ и въ другихъ его произведеніяхъ того времени. Все это чисто придворная поэзія, вся сотканная изъ лести, преподносимой подъ различными соусами. Такова поэма, прославляющая битву при Фонтенуа. Она требовала большого искусства, такъ какъ въ ней нужно было назвать въ стихахъ до сотни именъ главныхъ участниковъ битвы, сказать каждому по комплименту и при этомъ не забывать безпрестанно возвращаться къ прославленію короля. Затѣмъ пишется ода на милосердіе Людовика въ побѣдѣ. Наконецъ сооружается пятиактная опера «Храмъ Славы», въ которой Людовикъ XV вводится подъ именемъ Трояна. Даже въ стихотворныхъ посланіяхъ къ третьимъ лицамъ: къ Ришелъё, къ герцогинѣ де-Мэнъ и другимъ, Вольтеръ прославляетъ теперь короля, и только короля. Онъ—и Троянъ, и Антонинъ, и Маркъ-Аврелій. Въ посланіи къ герцогинѣ де-Мэнъ Людовикъ XV оказывается даже Александромъ Македонскимъ. Вольтеръ остерегался только называть Христіаннѣйшаго короля своимъ любимымъ историческить именемъ императора Юліана. Это имя онъ съ гораздо большей искренностью преподносилъ Фридриху И.

Но какъ ни трудился Вольтеръ, совсѣмъ не поэтическій предметь его—тоже непоэтическихъ, хотя и стихотворныхъ—восхваленій оставался холоднымъ, какъ ледъ. Король терпѣлъ до поры до времени этого новаго придворнаго, но почти не удо-

станваль скрывать своего отвращенія и не говориль сь нимъ ки слова. Послі представленія на придворномъ театрі «Храма Славы» Вольтерь спросль у Ришельї, стоявшаго рядомъ сь королемъ: «Доволень и Троянъ?» Вопросъ предназначался для королемъ: «Доволень и Троянъ молча отвервулся отъ поэта. Кромі холодности Трояна, была у Вольтера и другая, рідко покидавшая его, но теперь особенно чувствительная забота: это масса смнавшикся на него пасквилей. Среди множества литера-турныхъ враговъ у Вольтера всегда имілся какой нибудь одинъ главный. Первымъ нъъ такихъ враговъ быль Ж.-В. Руссо, за-тімь — аббатъ Дефонтенъ, доходившій до чисто личныхъ клеветь, увірявшій, что Вольтерь — воръ, блюдолизъ, что его отецъ быль крестьянняюмь и проч. Едка въ 1745 году умеръ Дефонтенъ, на сміну ему явился Фреронь, и не отставаль уже отъ Воль-тера втеченія всей его жизни. Теперь въ насквиляхъ осмін-вались придворные успіхи новато камерюннера и его вступленіе въ академію. Вольтеръ затіваетъ процессы, добивается за-прещенія позорящихъ его произведеній и даже ареста одного изъ продавцевъ запрещенныхъ насквилей. Для писателя, и равыше, и нозже дававшаго такъ много работы этимъ тайнымъ про-давнамъ, которыми кишіль тогдашній Парижь, было въ высшей степени неприлячно участвовать въ преслідованія хотя бы одного изъ нихъ. Но такова уже основная черта характера Вольтера, что, разть взявшись за что нибудь, разъ вступивши въ какую инбудь борьбу—славную или безславную — онъ не останавли-вался на полнути и всегда готовь быль зарваться въ крайности. У него, какъ и всіхъ тіхъ изъ его современниковъ, которые иотеряли віру въ традшій, не было никакихь зараніве гото-вихь опреділенныхъ правственныхъ править. Еще не было вокругъ него вь сороковыхъ годахва и сложнявейся партіи едино-мишленниковь, съ неизбіжно вырабатывающимся въ каждой партія опреділенныхь обраственнымъ мивніемъ. Единственнымъ судьей его поступковъ оставался такимъ образомъ разумъ. А у такого внечатлительного, горячато человіка, какъ

чимъ, неутомимымъ другомъ, какъ и неутомимымъ врагомъ. Онъ имълъ при этомъ свойство становиться другомъ почти каждаго,

кто обращался къ нему за помощью, или кому онъ самъ предлагалъ ее. Всего охотиве помогаль онъ людямъ, подававшимъ какую нибудь надежду сдълаться писателями или артистами. И его помощь не была небрежной помощью богатаго барина. Онь входиль во вст интересы вновь пріобрттеннаго друга; при мальйшей возможности поседяль его у себя; тратиль для него не однъ деныти, а также трудъ, время: переправлялъ его сочиненія, хлопоталъ объ ихъ помъщенін. Такъ, онъ долго возился съ некимъ Линаномъ, теперь поддерживалъ Мармонтеля. Не разъ случалось, что его протеже перебъгали на сторону враговъ, и самому злому изъ этихъ враговъ, аббату Дефонтену, онъ оказалъ въ началѣ ихъ знакомства очень важныя услуги. Но эти изъ вны инчуть не отзывались на судьбѣ людей, послѣ нихъ обращавшихся къ нему за помощью: онъ также увлекался ими, также горячо объ нихъ заботился. «У этого негодяя—восклицаетъ нелюбившій Вольтера Мариво — однимъ порокомъ больше, чёмъ у другихъ, и именно: онъ иногда бываетъ добродётельнымь! . Въ разгаръ увлеченія придворной карьерой его любимнымъ! > .Въ разгаръ увлеченія придворной карьерой его любимцемъ быль рано умершій даровитый юноша Вовенаргъ. На
20 слишкомъ лѣтъ моложе Вольтера, больной, онъ велъ уединенный образъ жизни, думалъ на досугѣ и записывалъ свои
мысли, сообщая ихъ лишь близкимъ друзьямъ. Характеръ его
ума былъ совершенно противоположенъ характеру ума Вольтера.
Онъ занимался больше нравственными вопросами, придавалъ
огромное значеніе чувству; его выраженіе: «Великія мысли
вытекаютъ изъ сердца», пріобрѣло извѣстность. Вольтеръ часто
расходился съ нимъ во взглядахъ, но преклонялся предъ его
нравственной чистотой, его «добродѣтелью», какъ тогда выражались. Близкій съ обонми, Мармонтель говоритъ въ своихъ
мемуарахъ, что его восхищало иѣжное уваженіе, которымъ знаменитый писатель окружалъ своего молодого друга.

менитый писатель окружаль своего молодого друга.

Между тымь положение Вольтера при дворы становилось все болые и болые шаткимы. Влагочестивая королева и болышая часть придворныхы искали лишь удобнаго повода, чтобы устранить его. Новоды нашелся вы мадригалы, поднесенномы поэтомы г-жы Помпадуры, оставшейся его единственной покровительницей. Стихотворение заканчивалось пожеланиемы, чтобы какы король, такы и она сама навсегда сохранили свои завоевания. Это понравилось Помпадуры, но возбудило толки при дворы королевы. Высгавлялось на виды, какы неприлично ставить на одну

доску завоеванія короля во Фландрін, съ завоеваніемъ его собственной особы фавориткой. Толки приняли такіе разміры, что Вольгерь съ г-жою дю-Шатле сочли за лучшее послівню уїхать въ Сирей, а оттуда—въ Люневиль, гдѣ прожили весь 1748 и половину 1749 года при дворѣ Станислава Лещинскаго, этого польскаго пана и совершеннійшаго французскаго сеньора, бывшаго два раза польскимъ королемъ, а теперь доживавшаго вѣкъ въ Лотарингіи съ сохраненіемъ королевскаго титула, но почти безъ всякой власти. Онъ считалъ себя философомъ, правда, христіанскимъ, какъ свидѣтельствовало заглавіе одного изъ его сочиненій, но это не мішало ему давать, подобно безбожному Фридриху, поправлять свои сочиненія Вольтеру. Жизнь текла здѣсь такъ спокойно и свободно, что напоминала скорѣе беззаботное существованіе въ гостяхъ у частнаго богатаго человѣка, чѣмъ при дворѣ.

Вмѣсто внѣшнихъ бурь, явились внутреннія. При томъ же дворѣ проживаль будущій авторъ описательной поэмы «Времена года», тогда еще просто молодой, блестящій офицерь Сенъ-Ламберъ, которому выпало на долю отбять любимыхъ женщинъ у двухъ величайшихъ писателей Франціи: сперва — у Вольтера, а черезъ 8 лѣтъ — у Ж.-Ж. Руссо. Онъ нравился не однѣмъ женщинамъ, а также и мужчинамъ, и сразу завоеваль всф симпатіи Вольтера. Лѣтомъ 1748 года этотъ послѣдній внезапно открыль, что его божественная Эмилія принадлежить другому. Подъ первымъ впечатлѣніемъ онъ, хотя больной, рѣшиль тою же ночью уѣхать изъ замка Коммерси, лѣтней резиденціи Станислава, гдѣ происходило дѣло. Но Эмилія пришла къ нему и повела разсудительныя рѣчи: за что ему сердиться? Чѣмъ огорчаться? Онъ боленъ, онъ нуждается въ спокойствіи, а ей нужна любовь. Не лучше ли, что она полюбила человѣка, къ которому онъ самь относился дружески, чѣмъ кого ннбудь пругого?

Рѣчи подѣйствовали на Вольтера, онъ успокондся, обняль другого?

Рѣчи подѣйствовали на Вольтера, онъ успокоился, обняль пришедшаго Сенъ-Ламбера, призналь, что быль неправъ, что ему, старику, не слѣдовало предъявлять требованій на чувство, принадлежащее молодости (Сенъ-Ламберу 32 года, но Эмиліи уже за 40), и остался жить со своимъ другомъ. Эту, характерную для людей XVIII-го вѣка, сцену разсказываеть въ своихъ мемуарахъ секретарь Вольтера, Лоншанъ, слышавшій разговоръ изъ сосѣдней комнаты.

Вольтеръ не жалълъ конечно, что провель еще годъ со своимъ незамънимымъ другомъ. Ему и безъ того предстояло скоро потерять Эмилію, умершую отъ послъродовой болъзни 10-го сентября 1749 года. Она предвидъла громадную опасность родовъ въ такіе годы, послъ двадцатинятильтняго промежутка. Ея главнъйшей заботой въ послъдніе мъсяцы жизни было опасеніе, что ея «Комментаріи» къ сдъланному ею переводу «Принциповъ» Ньютона останутся неконченными. Чъмъ ближе подходиль срокъ, тъмъ напряженнъе она работала. Начало родовъ застало ее за этимъ трудомъ. Сверхъ ожиданія роды были легки, но черезъ нѣсколько дней послѣродовая бользнь свела ее въ могилу. Выйдя изъ комнаты своего умершаго друга, Вольтеръ упаль безъ чувствъ внизу лѣстницы, гдѣ его нашелъ Сенъ-Ламберъ.

Люневиль опротивълъ Вольтеру. Онъ перевхалъ въ Парижъ и поселился въ томъ же домъ, гдъ раньше жилъ съ Эмиліей. Въ страшной тоскъ бродиль онъ по цълымъ ночамъ по ком-натамъ, точно разыскивая умершую, не хотълъ никого видъть и не выказываль ни къ чему интереса. Послъднее обстоятельи не выказываль ни къ чему интереса. Последнее обстоятельство, какъ слишкомъ противоръчащее характеру Вольтера, особенно пугало его близкихъ друзей. Д'Аржанталь и Ришельё употребляли всё усилія, чтобы разбудить въ немъ страсть къ театру. За последніе годы при дворё вошло въ моду прославлять, на зло Вольтеру, въ качестве перваго современнаго трагика почти забытаго Кребильона. Это прежде бёсило Вольтера, и еще при жизни Эмиліи онъ работаль въ Люневиле надъ двумя трагедіями на тё же сюжеты, которые были разработаны Кребильономъ: "Орестомь» предполагалось побить «Электру», а «Спасеннымъ Римомъ»—«Катилину» Кребильона. Д'Аржанталь и Ришелье нарочно разсказывали Вольтеру о славе Кребильона, на сторону котораго враги успёли уже перетянуть и Помпадуръ. Друзья разсчитали вёрно: жилка борьбы заговорила въ Вольтерь. Онъ согласился поставить на спену «Ореста», кодуръ. Друзья разсчитали върно: жилка борьбы заговорила въ Вольтеръ. Онъ согласился поставить на сцену «Ореста», который быль впрочемъ безпощадно освистанъ, благодаря усиліямъ сторонниковъ Кребильона. Но Вольтеръ уже нашель себъ другую заботу, отвлекавшую его отъ тоски и болье симпатичную, чыть соперничество со старымъ Кребильономъ.

Въ Парижъ существовало въ то время нъсколько обществъ любителей изъ буржуазіи, игравшихъ небольшія пьесы въ нанятыхъ помъщеніяхъ. Попавши на одно изъ такихъ представ-

мизнь замечательных людей.

леній, Вольтерь быль очаровань талантливой игрой одного молодого ремесленника, Лекена. Посл'в представленія онъ зазваль его къ себъ, обласкаль и, узнавши, что тоть, по недостатку средствь, не можеть совершенствовать свой таланть, туть-же предложиль ему значительную денежную помощь. Лекенъ разсказываеть въ своихь восноминаніяхь, что быль растрогань до слезъ такой добротой въ челов'якъ, котораго молва рисовала жаднымъ, безсердечнымъ эгонстомъ. При слъдующихъ свиданіяхъ Вольтерь окончательно увлекся юношей, поселиль его у себя, даваль ему уроки, устроиль для него домашнюю сцену, на которой тоть пграль вмъстъ съ товарищами. Онъ-же потомъ выхлоноталь Лекену дозволеніе дебютировать на сценѣ. Это было едва-ли не самое удачное изъ всѣхъ внезанныхъ увлеченій Вольтера подающими надежды юношами. Лекенъ скоро сдѣлался лучшимъ парижскимъ актеромъ и навсегда остался преданнымъ другомъ своего знаменитаго покровителя, его «благороднымъ ученикомъ», какъ онъ самъ называль себя.

Между тѣмь положеніе въ Парижѣ становилось все тяжелѣе для Вольтера: въ литературѣ его осыпали пасквилями, при дворѣ и въ театрѣ торжествовали его враги. Съ другой стороны, фридрихъ II все настойчивѣе и настойчивѣе звалъ его къ себъ. «Обыкновенно мы, писатели, хвалимъ королей, а этотъ самъ расхваливаль меня съ головы до ногъ въ то время, какъ негодян... позорили меня на весь Парижъ по меньшей мѣрѣ разъ въ недѣлю... Какъ было устоять противъ побъдоноснаго короля, поэта, музыканта и философа, который дѣлаль видъ, что любъясняеть Вольтеръ въ мемуарахъ свое рѣшеніе поѣхать къ Фридриху.

Въ началѣ йюня 1750 гола онъ выткаль изъ Парижа съ

Фридриху.

Фридриху.

Въ началь іюня 1750 года онъ вытхаль изъ Парижа съ дозволенія Людовика XV-го, съ сохраненіемъ своего придворнаго титула и званія исторіографа, вовсе не предчувствуя, что вернется въ этотъ городъ лишь за три мѣсяца до смерти. Фридрихъ встрѣтилъ Вольтера самымъ дружескимъ образомъ, поселилъ его во двориѣ какъ разъ подъ своими комнатами и предоставилъ своему гостю полную свободу.

За ужиномъ собиралась компанія личныхъ друзей короля. Это были въ большинствъ французы, между которыми выдавался Ла-Меттри. Быль одинъ итальянецъ—уже извѣстный намъ Альгаротти. Одинъ венгерецъ и не опного нѣмиз. Чтобы поласть на

гаротти, одинъ венгерецъ и не одного нъмца. Чтобы попасть на

эти ужины, требовалось быть вольнодумцемъ и умнымъ человъкомъ. «Никога и нигдъ въ мірт не говорили съ такой свободой обо встхъ человтческихъ суевтріяхъ и не третировали ихъ съ большими насмъшками и презртніемъ...» говоритъ Вольтеръ, характеризуя знаменитые ужины. За ними говорилось много остроумныхъ вещей. «Король самъ проявлялъ умъ и вызывалъ другихъ на его проявленіе и, что всего удивительнте, — добавляетъ Вольтеръ, — я никогда не ужиналъ съ меньшими стъсненіями».

теръ, — я никогда не ужиналъ съ меньшими стъсненіями».

Фридрихъ употреблялъ всъ усилія, чтобы склонить своего гостя на прочное водвореніе въ Пруссіи. Парижскіе друзья отговаривали Вольтера отъ этого шага, пугая его той рабской зависимостью, въ которую онъ станетъ по отношенію къ Фридриху, поступивши на его службу. Вольтеръ письменно сообщилъ королю объ этихъ опасеніяхъ. Они неръдко переписывались другъ съ другомъ изъ одного этажа въ другой. «Мы — оба философы, — отвъчалъ между прочимъ король. — Что можетъ быть естественнъе, если два философа, связанные одинаковыми предметами изученія, общностью вкусовъ и образа мыслей, доставляютъ себъ удовольствіе совмъстной жизни? Я уважаю васъ, какъ моего учителя въ красноръчіи и знаніп; я люблю васъ, какъ добродътельнаго друга. Какого-же рабства, какого несчастія можете вы опасаться въ странъ, гдъ васъ цънятъ, какъ въ отечествъ, живя у друга, имъющаго благодарное сердце?»

«Немногія коронованныя особы писали такія письма,—говорить Вольтеръ. Оно окончательно опьяняло меня. Словесныя увъренія были еще горячье... Онъ поцьловаль мою руку, я отвытиль ему тымь-же и сталь его рабомъ».

Рабство было вначаль самымь пріятнымь, какое только можно себь представить. Вольтерь быль сделань камергеромь съ 20.000 франковь годового содержанія, получиль золотой ключь и ордень на шею.

«Моя должность—писаль онь въ Парижъ—заключается въ томъ, чтобы ничего не дёлать. Часъ въ день я посвящаю королю, чтобы нѣсколько сглаживать слогъ его произведеній въ стихахъ и прозѣ... Все остальное время остается въ моемъ полномъ распоряженіи, а вечеръ заканчивается пріятнымъ ужиномъ». Свой досугь онъ употребиль прежде всего на окончаніе давно

Свой досугь онъ употребиль прежде всего на окончаніе давно начатой «Исторіи въка Людовика XIV», которая и была отпечатана въ Берлинъ въ 1751 году. По обилію и тщательной провъркь матеріала это—лучшій изъ историческихъ трудовъ Вольтера.

Но преклоненіе автора предъ величайшимъ, по его мнѣнію, вѣкомъ, доведшимъ нскусство и поэзію (его любимую трагедію) до совершенства,—преклоненіе, распространенное и на короля, покровительствовавшаго искусству, поощрявшаго блескъ, роскошь и утонченность цивилизаціи, вызывало неудовольствіе даже среди учениковъ и послѣдователей Вольтера, принадлежавшихъ къ молодому, болѣе демократически настроенному поколѣнію.

Не смотря на свое отвращение къ Вольтеру, Людовикъ ХУ быль очень недоволень его переходомь на службу Фридриха. а при дворъ этотъ поступокъ прямо называли «дезертерствомъ». Возможность возвращения во Францію становилась проблематической. А между тъмъ и въ Берлинъ безоблачное счастье было очень непродолжительно. Къ восторженнымъ описаніямъ жизни у Фридриха начинають примъшиваться печальныя нотки. «Все хорошо, — пишеть онъ уже въ ноябръ 1750 года, — театръ, ужины короля, но, но... Въ Берлинъ прекрасныя зданія, прелестныя принцессы и придворныя дамы, но, но...». Изъ дальнъйшей переписки, а также изъ мемуаровъ мы можемъ догадаться о смысль этихъ таинственныхъ но. Вольтеръ начинаетъ чувствовать себя не совствить свободно со своимъ всесильнымъ другомъ, опирающимся на 150.000 побъдоноснаго войска. Умъ этого вънценоснаго друга также свободенъ отъ предразсудковъ, а вмъсть съ тьмъ и отъ всякихъ опредъленныхъ нравственныхъ правилъ, какъ и умъ самого Вольтера. Онъ обладаетъ безпощадной, ни предъчимь не останавливающейся волей. Онъ по кошачьи ласковъ со своими «друзьями» и по кошачьи-же царанаетъ ихъ, когда вздумается. «Всякое общество, —пишеть Вольтеръ, — если оно не состоить изъ львовъ и козъ (басня Лафонтена), имфетъ свои законы, а Фридрихъ нарушиль первъйшій изъ этихъ законовъ: не говорить присутствующимъ ничего непріятнаго». Маленькія царанины то тому, то другому изъ присутствующихъ наносились шутя, но въ наносившей ихъ лапъ чувствовалась львиная сила, могущая, при желаніи, совершенно уничтожить бъдную козу.

Первое соприкосновение съ королевскими когтями было тъмъ чувствительнъе для Вольтера, что онъ самъ подалъ къ нему поводъ и не могъ жаловаться. Этимъ поводомъ послужила страсть Вольтера къ денежнымъ спекуляціямъ, которыми онъ такъ счастливо занимался во Франціи и попробовалъ заняться также въ Пруссіи. Не поладивъ съ факторомъ-евреемъ отно-

сительно вознагражденія, Вольтерь заупрямился, доветь діло до суда, и хотя судъ рішиль віз его пользу, но віз обществіз осталось подозрізніе, что знаменитый писатель перехигриль хитрійшаго изъ берлинскихь жидовь. Фридрихь, бывшій віз Потсдамі віз то время, какіз Вольтерь судился віз Берлинів, написаль ему по этому поводу безпощадное письмо. Онъ высчиталь всіз его вины: Вольтерь внуталь его віз смои ссоры склатературными врагами, онъ всегда со всіми ссорился, иміль процессы еще віз Парижів, а теперь занялся спекуляціями и втянулся віз скандальное ділю сіз жидоміз, одно имя котораго, упоминаємоє рядоміз съ именемъ Вольтера, является позороміз для послідняго, и проч., и проч.

Словомъ, фридрихь разбраниль Вольтера, какіз провинившатося мальчишку, не забывая при этомъ упоминать о его почтенномъ возрасті. И Вольтеру пришлось проглотить обиду и просить извиненія. Эта исторія всегда приводилась врагами Вольтера віз доказательство его безмітрнаго корыстолюбія. Замітимъ только, что весь споръ съ евреемь шель о сумий віз 1.000 талеровъ, а за годъ передъ этимъ, по разсказу Лекена, тоть-же человізкі предложилъ ему, віз первый разъ его видя, 10.000 фр. и затімъ дійствительно истратиль для него не меньщую сумму. Черезь нісколько лість Вольтерь затілеть съ президентомь де-Броссь, у котораго купиль имівіе, длиннізій спорь изъ за нісколькихъ вязанокь дровь, стопмостью самое большее въ 170 фр. Для богача Вольтера, віз тоже самое время раздававшаго гораздо большія сумми, 170 фр. не могли иміть значенія. А между тімь, попавши на человізка, такого-же упрямато, какіз и самь, онь провозился съ этимь діломь болізе гора. Спекулироваль Вольтера конечно изъ корыстолюбія, — изъ стремленія увеличивать свои средства, но затіваль нелівны процессы, сильно вредведляюю, по его мийлію, требовавіе.

Фридрихь простить Вольтера. Исторія съ евреемъ была предана забвенію. Жизнь повядимому шла по-прежнему, но Вольтерь уже не чувствоваль себа по-прежнему. Паметары самый близкій къ королю изъ окружавших его иностранцевт, стандунна в разсказаль ему, что

изъ апельсина выжать, корку бросають». Вольтеръ быль сильно взволновань этой фразой. Онъ безпрестанно возвращается къ ней во всёхъ письмахъ этого времени. Иногда на него нападало сомнѣніе: Ла-Меттри любить насмѣхаться надъ людьми,— не были-ли слова о коркѣ только злой шуткой этого насмѣшника? Вольтеръ принимался тогда разспрашивать Ла-Меттри, умоляль его сказать правду—тотъ стояль на своемъ. Ла-Меттри умеръ въ ноябрѣ 1751 года, и Вольтеръ очень жалѣлъ, что не могъ еще разъ поговорить съ нимъ передъ смертью, — мо- жетъ быть онъ сказалъ-бы наконецъ правду.

Какъ бы тамъ ни было, Вольтеръ сталъ подготовлять свое удаленіе изъ Верлина, рѣшивъ, какъ онъ выражается, «убрать апельсинную корку въ безопасное мѣсто». Онъ началъ съ того, что убралъ свои капиталы, перемѣстивъ ихъ изъ Пруссіи въ Виртембергъ. Къ сплетнямъ Вольтеру на короля не замедлили присоединиться также сплетни королю на Вольтера. Сперва ему передали слова Вольтера, что со смертью Ла-Меттри «открылась ваканція на должность королевскаго атеиста». На это Фридрихъ не обратилъ вниманія. Но когда ему сказали, что Вольтеръ называетъ его стихи «грязнымъбѣльемъ, которое отдается ему для стирки», и вообще не находитъ ихъ хорошими, обращеніе короля измѣнилось и стиховъ для стирки стало присылаться гораздо меньше.

Вольтеръ быль убёжденъ, что этими сплетнями занимался не кто иной, какъ президентъ берлинской академіи Мопертюн, который когда-то быль его пріятелемъ, но, встрѣтясь съ нимъ въ Берлинѣ, началъ относиться къ нему очень недоброжелательно, а подъ конецъ—прямо враждебно. Мопертюн опубликоваль передъ этимъ свое, очень важное по его мнѣнію, научное открытіе на счетъ «сбереженія силы» природы. Кёнигь—близкій знакомый Вольтера по Сирею—бывшій членомъ берлинской академіи, сообщиль президенту свои возраженія на его открытіе и показалъ копію съ письма Лейбница, въ которомъ знаменитый философъ говоритъ о томъ-же законѣ «сбереженія силы», но не признаеть его вѣрнымъ. Открытіе оказывалось такимъ образомъ вовсе не открытіемъ. Мопертюн, привыкшій къ безусловному подчиненію со стороны членовъ берлинской академіи, отнесся очень сурово къ дерзости Кёнига и даже не прочель его мемуара. Тотъ тѣмъ не менѣе напечаталь его. Мопертюн, зная отъ самого Кёнига, что у него имѣется только копія съ письма Лейбница, потребоваль предъявленія оригинала и назначиль для

вольтеръ. 49

этого срокъ. Достать оригиналь не было возможности. Срокъ прошелъ, и Мопертки въ торжественномъ засъданіи своей покорной академіи объявиль Кёнига фальсификаторомъ. Тотъ апистироваль къ общественному мићнію. Поступокъ быль дъйствительно возмутительный: особаго рода академическое судебное убійство. Если-бы Вольтеръ и не дружилъ съ Кёнигомъ, и не быль золь на Мопертки, онъ все-таки возмутился бы и нашаль на обидчика, какъ не разъ въ жизни дълаль это безъ всякихъ пичныхъ мотивовъ. Тъмъ схотиве сдълаль онъ это теперь, разоблачивъ во французскихъ журналахъ всю неприглядность поступка президента берлинской академіи. Но на этомъ дъло не кончилось. Мопертки, точно нарочно на соблазиъ Вольтеру, вскоръ выпустиль книжку «Писемъ», дававшихъ обильную пишу для насмъшки. Говорятъ, что, огорченный противоръчіемъ Кёнига, властолюбивый президентъ началь въ это время усиленно прибътать къ водкъ и написалъ большую часть своего произведенія подъ дъйствіемъ этого напитка. Иначе дъйствительно трудно объяснить себё всю массу фантазій, серьезм предлагаемыхъ публикъ въ этихъ удивительныхъ «Письмахъ». Тамъ имъются проэкты прорыть отверотіе до центра земли и выстроить городъ, въ которомъ всѣ жители говорили-бы исключительно по-латкии. Смерть, которую авторъ считаетъ моментомъ полной зръвости человъка, можетъ быть, по его митеню, значительно отсрочена посредствомъ обмазыванія тъла смолой для предотвращенія испареній. Человъкъ, думаетъ Мопертком, можетъ узнавать будущее, приводя свою душу въ экзальтированное состояніе, а природу этой души можно узнать, разсъкая мозги гигантовъ, живущихъ въ Патагоніи. Можно себъ представить, какъ отлично восильзовался этими фантазіями Вольтеръ. Между прочимъ мопертки предлагаетъ въ тъхъ-же инсьмахь платить докторамъ лишь въ томъ случать, когда больные выздоравливають. Не смотря на такую жестокость, добрый докторъ Акакія (по-гречески—«Сезъ лукавства»), отъ имени вкоторато Вольтеръ написалъ свою «Діатрибу» противъ мопертки, берется лечить влого уроженца С. Мало (родина президента) отъ его хрончес

Нослё грознаго внушенія онъ сжегъ въ присутствіи астора всё вкземпляры «Діатрибы» въ каминѣ собственнаго кабинета. Съ Вольтера взято было письменное обязательство больше не трогать президента. Король могъ думать, что сжегъ послёдняго отъ посмѣянія. Но едва догорѣли отпечатанные въ Потсдамѣ вкземпляры, какъ изъ Дрездена пришло и наводнило Берлинъ новое изданіе того-же памфлета. Въ Парижѣ, какъ оказалось, онъ разошелся въ тысячахъ экземпляровъ, и вся читающая Европа хохотала уже надъ несчастнымъ Мопертюи. Фридрихъ пришелъ въ бѣшенство и приказалъ (24 декабря 1752 года) жечь ненавистную брошюру на площадяхъ Берлина рукою палача. Оскорбленный Вольтеръ отослалъ королю знакъ своего камергерскаго достоинства и орденъ и просилъ отставки. Фридрихъ намелалъ унизить, наказать Вольтера, но не желалъ съ нимъ разставаться. Въ тотъ-же день довѣренный секретарь короля, Фредерсдорфъ, принесъ ему обратно ключъ и орденъ съ самыми миролюбивыми предложеніями. Король опять желаетъ видѣть его за свочми ужинами и зоветъ съ собою въ Потсдамъ, куда отправляется въ концѣ мѣсяца. Вольтеръ отговъривается нездоровьемъ, ему нужно лечиться. Фридрихъ присылаетъ хинины. «Хинина не поможетъ,—отзывается Вольтеръ:—необходима потздяка на воды въ Пломбьеръ». — «Въ монхъ владѣніяхъ въ Глацѣ тоже есть воды не хуже французскихъ»,—отвѣчаетъ король. Фридрихъ не захотѣлъ бы конечно насильно держать Вольтера, по могъ при отъѣзав надѣлать ему много нецріятностей. Вольтеръ, твердо рѣшившійся уйти изъ подъ власти своего бывшаго друга, прибѣгнулъ къ хитрости. Онъ поѣхалъ въ Потсдамъ, гдѣ находился король, провелъ съ нимъ недѣлю и снова ужиналъ «подъ мечемъ Дамокла», по его выраженію. Съ внѣшней стороны старыя отношенія были возстановлены. Вольтеръ получилъ дозволеніе отправиться въ Пломбьеръ, давши слово вернуться обратно осенью.

26-го марта 1753 года онъ выѣхалъ изъ Потсдама и че-

вернуться обратно осенью.

вернуться обратно осенью.

26-го марта 1753 года онъ выёхаль изъ Потсдама и черезъ два дня быль уже въ Лейпциге, где остановился на несколько недёль. Со времени появленія «Діатрибы» у него накопилось уже немало новыхъ насмешекъ надъ Мопертюн, и онъ не преминуль сообщить ихъ многочисленнымъ знакомымъ, которыхъ тотчасъ-же пріобрёль въ Лейпциге. Слухи о новыхъ тотовящихся сатирахъ дошли до Верлина, и злой геній внушиль Мопертюн мысль написать Вольтеру угрожающее письмо,

въ которомъ президентъ заявляетъ, что онъ достаточно здоровъ. чтобы настичь Вольтера и лично отомстить ему. Такое письмо заслуживало ответа, который и быль написань въ самой «дружеской» формъ отъ имени все того же добраго доктора Акакія. «Поздравляю васъ съ прекраснымъ состояніемъ вашего здоровья, пишеть докторь, — но я не такь здоровь, какь вы. Я въ постели и прошу васъ отложить на время маленькій физическій опыть, которому вы нам'трены меня подвергнуть. Вы, можеть быть, хотите меня анатомировать? Но подумайте о томъ, что я вовсе не гигантъ изъ Патагоніи, и мой мозгъ такъ маль, что разсівченіе его волоконъ не дасть вамъ никакихъ новыхъ свѣдѣній относительно души.... Сдѣлайте также одолженіе обратить ваше внимание на сладующее обстоятельство: если вы соблаговолите экзальтировать вашу душу, чтобы ясно видёть будущее, вы тотчасъ увидите, что, явившись убивать меня въ Лейпцигь, гдъ васъ также мало любятъ, какъ и повсюду, и гдъ ваше письмо извъстно, вы рискуете быть повъщеннымъ, что слишкомъ ускорило-бы моментъ наступленія вашей зралости и было-бы неприлично для президента академіи». Одновременно съ этимъ Вольтеръ проситъ секретаря берлинской академін вычеркнуть его изъ списковъ, такъ какъ иначе было бы слишкомъ много затрудненій съ составленіемъ похвальнаго слова умершему члену послі убійства и анатомированія, которыя совершить надъ нимъ президентъ. Кром'в того въ «Лейпцигской газеть» появилось объявленіе съ комическими примътами неизвъстнаго человъка и объщаніемъ тому, кто извъстить объ его прибытін, награды въ 1.000 дукатовъ изъ фонда латинскаго города, который будеть выстроень этимь неизвестнымь.

Потешнившись такимъ образомъ и потешнивши читателей, Вольтеръ перебхаль въ Готу, где прожилъ пять недель въ гостяхъ у герцога. А темъ временемъ новыя посланія доктора Акакія делали свое дело, и надъ Вольтеромъ собиралась гроза. Увидя изъ продолженія войны съ Мопертюи, какъ твердо решилъ Вольтеръ не возвращаться въ Пруссію, Фридрихъ обезпокоился. Мы знаемъ, какъ любилъ онъ писать стихи. Его избранныя стихотворенія были отпечатаны въ несколькихъ экземилярахъ и розданы ближайшимъ друзьямъ, въ томъ числе и Вольтеру. Въ этихъ стихахъ было немало злыхъ выходокъ противъ коронованныхъ особъ, немало также насмещекъ и надъ религіей. Ихъ опубликованіе было бы очень непріятно королю. Не доверяя болю

Вольтеру, Фридрихъ решилъ отобрать у него оффиціальнымъ путемъ свои стихи, а кстати ужъ отобрать также орденъ, ключъ и некоторыя письма. Сделать это въ Готе, у гостя герцога, было пеудобно, и приказъ былъ посланъ во Франкфуртъ, который лежалъ на пути Вольтера, и где не было коронованныхъ особъ. Прибывъ 31 мая во Франкфуртъ и переночевавъ въ гостин-

Прибывъ 31 мая во Франкфурть и переночевавь въ гостинниць, Вольтеръ приготовлялся уже двинутся въ дальнъйшій путь, какъ вдругъ къ нему явился прусскій резиденть во Франкфуртъ, Фрейтагъ, въ сопровожденіи прусскаго офицера, и потребоваль у Вольтера выдачи имъ извъстнаго ключа, ордена, писемъ, а главное — кпиги «поэтическихъ произведеній моего милостиваго короля», какъ выражался Фрейтагъ о стихахъ Фридриха. Все остальное Вольтеръ отдалъ, но книга вмъстъ съ частью его вещей была оставлена въ Лейпцигъ для пересылки въ Страсбургъ. Фрейтагъ сдълаль подробный обыскъ, длившійся цълыхъ 8 часовъ, но «поэтическихъ произведеній» не оказалось, и Вольтеру было объявлено, что онъ остается подъ домашнимъ арестомъ до прибытія вещей изъ Лейпцига. Понятно бъщенство Вольтера, но нока онъ еще кръпился.

Его илемянница, дочь его умершей сестры, бездётная вдова, г-жа Дени, ожидавшая дядю въ Страсбургь, при извъстіи объ аресть, прівхала во Франкфурть и осталась съ нимъ въ гостинниць. 18-го іюня прибыли вещи изъ Лейпцига и съ ними королевскіе стихи, но Фрейтагь, не получившій еще отвъта на посланный имъ въ Берлинъ отчеть о своихъ дъйствіхъ, отказался

отпустить пленника.

Окончательно выведенный изъ терпвнія и опасаясь за свою дальнівшую судьбу, Вольтеръ рішился біжать и 20-го іюня тайно выйхаль сь своимь секретаремь Коллини, но на заставі быль задержань бдительнымь Фрейтагомь и теперь уже, какъ преступникь, подвергнуть настоящему строгому аресту. У него отобрали всі вещи, деньги, даже табакерку. Такимъ-же строгостямь были подвергнуты Коллини и г-жа Дени. Всіхъ ихъ размістили по разнымь компатамь очень плохой гостиницы и приставили кь каждому по четыре солдата. На слідующій день изъ Берлина пришло приказаніе отпустить Вольтера. Но Фрейтагь разсудиль, что приказаніе дано до бітства, — бітство-же есть преступленіе противь короля, и теперь онь не можеть отпустить арестанта, не получивши новаго приказанія. Въ ожиданіи этого приказанія прошло еще двіз неділи строжайшаго ареста и лишь

7-го іюля Вольтерь вы халь наконець изъ Франкфурта, поплатившись, вдобавокь, значительной суммой на покрытіе издержекь по содержанію его подъ арестомъ.

Онь стремился въ Парижъ, но. зная, какъ дурно было принято его «дезертерство» и какъ мало могла поправить его дѣла ссора съ Фридрихомъ, дружба котораго все же придавала ему при дворѣ извѣстное значеніе, онъ быль въ нерѣшимости и остановился пока въ Страсбургѣ. При немилости двора Вольтеръ, не смотря на свои 60 лѣтъ и европейскую славу, могъ всего опасаться отъ враговъ, а въ такіе годы и при расшатанномъ здоровьѣ преслѣдованія переносятся совсѣмъ не такъ легко, какъ въ молодости. Вражда-же духовенства давала себя чувствовать даже въ Страсбургѣ, а затѣмъ въ Кольмарѣ, куда онъ переѣхаль въ октябрѣ. Лѣтомъ слѣдующаго 1754 года онъ направился было въ Пломбьеръ, но, услыхавши, что тамъ находится его врагъ Мопертюн, предно, услыхавши, что тамъ находится его врагъ Мопертон, предпочелъ остановиться по дорогѣ въ бенедиктинскомъ монастырѣ
въ Вогезахъ, настоятель котораго донъ-Кальметъ былъ его хорошимъ знакомымъ по Сирею, гдѣ ученый монахъ часто гостилъ при жизни маркизы. Здѣсь Вольтеръ съ удовольствіемъ провелъ цѣлый мѣсяцъ, вспоминая съ донъ-Кальметомъ счастливые сирейскіе дни, а главное изучая подъ его руководствемъ старые фоліанты богатой монастырской библіотеки. Онъ заказалъ также монахамъ множество выписокъ изъ твореній отцовъ церкви и изъ исторіи соборовъ, которыя пригодились ему впослідствіп. Послів отъйзда Мопертюн Вольтеръ успівль еще пробыть въ Пломбьерів изъвда попертон вольтеръ успъть еще прооыть въ пломоверъ несколько недел, съ прибывшимъ туда для свиданія съ нимъ д'Аржанталемъ. Потомъ снова вернулся въ Кольмаръ. Изъ Парижа приходили все нерадостныя вести. Въ ноябре онъ отправился въ Ліонъ на свиданіе съ другимъ своимъ старымъ пріятелемъ герцогомъ Ришелье. Тотъ тоже не могъ сказать ничего утвинтельнаго: король и слышать не хотёлъ о Вольтерѣ. Къ довертивнію беря шительнаго: король и слышать не хотъль о Вольтеръ. Въ довер-шенію бѣдъ, именно теперь различными путями получило огласку существованіе двухъ произведеній Вольтера, не имѣвшихъ между собою ничего общаго, кромѣ того, что ни то, ни другое не пред-назначалось къ печати, по крайней мѣрѣ въ томъ видѣ, въ какомъ они проникли теперь въ публику. Мы говоримъ о глав-номъ историческомъ трудѣ Вольтера: «Опытъ о правахъ и о духѣ націй» и объ его поэмѣ «Дѣвственница» («La Pucelle»). Оба эти произведенія были почти окончены еще въ Спреѣ. Въ преди-словіи, предпосланномъ Вольтеромъ своему историческому труду,

онь такь объясняеть его происхождение: при обширномъ умъ и способности къ метафизикъ, маркиза де-Шатле чувствовала отвращение къ истории. «Я никогда не могла окончить — говорила она—ни одной исторіи новыхъ народовъ (для исторіи Греціи и Рима она дёлала исключеніе). Я встр'єчаю въ нихъ лишь путаницу событій; массу мелкихъ фактовъ безъ последовательности и связи, тысячи битвъ, которыя ничего не решаютъ.... Я отказываюсь оть этого изученія, столь-же сухого, какъ и обширнаго, которое утомляеть умь, не просвъщая его». Вольтерь сходился съ маркизой въ оцънкъ многотомныхъ и сухихъ сводовъ старыхъ хроникъ, изъ которыхъ состояла историческая литература того времени. Но онъ думалъ, что исторію можно изскаго матеріала можно сділать разумный выборъ. Отбросивши скучныя и безполезныя подробности войнъ и дипломатическихъ переговоровъ, можно выбрать изъ исторіи все то, что обрисовываеть нравы, и проследить сквозь хаось событій ходъ развитія человъческого ума. Эта мысль понравилась маркизъ. Они вмъстъ принялись за изучение исторіи по новому плану и «Опыть», а также «Философія исторіи», передъланная потомъ Вольтеромъ во введение къ «Опыту», были плодомъ этого изучения.

Уже раньше, своими исторіями Карла XIII и Людовика XIV, Вольтеръ доказаль читающей публикъ возможность интересныхъ для нея историческихъ произведеній. Но тамъ излагались почти современныя событія. «Опыть» заставиль читателей заинтересоваться исторіей всей Европы со времени Карла Великаго до царствованія Людовика XIV-го. Кром'є несравненнаго слога Вольтера, его яркой, остроумной манеры изложенія, кромф освфщенія тіхъ сторонь жизни человічества, на которыя раньше не обращалось вниманія, новостью въ этомъ историческомъ произведеніи было также критическое отношеніе къ источникамъ. Вольтеръ установилъ тотъ принципъ, что, разъ историкъ или хроникеръ разсказываетъ нечто невероятное, къ его свидътельству следуеть относиться съ сомнениемь; повествованияже, несогласныя съ законами природы или здравымъ смысломъ, следуеть отбрасывать, какъ совершенно ложныя, какъ-бы ни было почтенно имя приводящаго ихъ историка. Вольтеръ не первый высказаль это правило, но онъ первый его популяри-зироваль, онъ ввель его въ общее сознаніе. Въ «Философіи исторіи», написанной отчасти по одному плану съ Боссюэтов-

ской «Рѣчью о всемірной исторіи», Вольтерь видимо задается цѣлью опровергнуть историческіе взгляды Бюссюэта, еще господствовавшіе въ школахъ. У Боссюэта, какъ извѣстно, центромъ всемірной исторіи является исторія еврейскаго народа. Въ краткомъ обзорѣ древней исторіи у Вольтера евреи оказываются, всемирном история является история свренскаго народа. Въ крагкомъ обзоръ древней истории у Вольтера евреи оказываются,
наоборотъ, самымъ ничтожнымъ, варварскимъ племенемъ, неизвъстнымъ современнымъ ему цивилизованнымъ націямъ. Воссюэтъ совсѣмъ не касается Китая и Индіи, какъ странъ, не
соприкасавнихся съ еврейскимъ народомъ. Вольтеръ усиленно
напираетъ на сравнительную цивилизованность этихъ странъ
и на возвышенную мораль ихъ священныхъ книгъ. Въ особенности прославляется Китай, какъ единственная страна, въ которой высшіе классы вовсе не знаютъ суевѣрій и гдѣ нѣтъ
организованнаго духовенства. Сдержанная, замаскированная полемика также и противъ христіанской религіи проходитъ у Вольтера красной нитью черезъ всѣ его исторіи. Съ особеннымъ
стараніемъ выставляетъ онъ на видъ сравнительную терпимость
послѣдователей всѣхъ другихъ религій и нетерпимость христіанъ
и высчитываетъ милліоны уничтоженныхъ человѣческихъ жизней,
рѣки крови еретиковъ, пролитой христіанами во имя религіи.

Это-то произведеніе, въ слишкомъ откровенномъ и не вполиѣ
обработанномъ видѣ, начало въ 1754 году печататься въ Дрезденѣ по похищенной рукописи. Вольтеръ протестовалъ, по обыкновенію, увѣряя, что самыя смѣлыя фразы прибавлены издателями. Тѣмъ не менѣе «Опыть», — и въ особенности одинъ,
показанный королю, отрывокъ изъ предисловія, —былъ въ числѣ

телями. Тъмъ не менъе «Опытъ», — и въ осооенности одинъ, показанный королю, отрывокъ изъ предисловія, —былъ въ числѣ причинъ, лишавшихъ автора возможности возвратиться во Францію. Поселившись въ слѣдующемъ году на женевской территоріи, Вольтеръ докончилъ обработку этого труда и самъ издалъ его въ 6000 экземилярахъ, — количество, неслыханное для того времени. Тѣмъ не менѣе еще при его жизни понадобились новыя изданія. Надъ своимъ «Опытомъ» Вольтеръ не переставыя изданія. Надъ своимъ «Опытомъ» Вольтеръ не переставаль работать до самой смерти, то добавляя, то измѣняя разныя подробности. Его новый способъ писать исторію быстро создаль цѣлую школу,—прежде всего въ Англіи: Гиббонъ, Юмъ, Робертсонъ принадлежаль къ его послѣдователямъ.

Другимъ произведеніемъ, изгонявшимъ Вольтера изъ Франціи, была знаменитая «Орлеанская дѣва», многочисленныя коніи которой ходили по Парижу, что предвѣщало скорое появленіе ея въ печати. Уже больше двадцати лѣтъ прошло съ тѣхъ

поръ, какъ Вольтеръ началъ писать эту поэму. Она была его пюбимымъ дѣтищемъ; за ней отдыхалъ онъ отъ серьезныхъ работъ и забавляль ею друзей и пріятелей. Онъ никогда не предназначаль ея для печати и очень заботился, чтобы объ ней не узнали враги. Но самъ онъ такъ любилъ ее, что читалъ почти каждому, кто заслуживаль его расположеніе, а близкимъ пріятелямъ не отказывалъ и въ копіяхъ. Къ тому же многіе заучивали стихи наизусть, а извѣстный пріятель Вольтера Тиріо сдѣлалъ своей спеціальностью декламированіе поэмы въ салонахъ. Имѣть копію этой поэмы и знать изъ нея наизусть нѣсколько отрывковъ стало признакомъ хорошаго тона и доказательствомъ принадлежности къ избранному обществу. Со смертью г-жи дю-Шатле, зорко слѣднвшей за тѣмъ, чтобы рукописи не попадали въ невѣрныя руки, копіи «Рисеlle» до того размножились, что въ 1754 г. сотнями продавались въ Парижѣ и съ 50 луидоровъ упали въ цѣнѣ до одного, а въ 1755 г. поэма была напечатана, какъ подозрѣвалъ Вольтеръ, его врагомъ па-Вомелемъ.

Хотя «Pucelle» и носить названіе поэмы, въ ней нѣтъ цѣльности содержанія. Отдѣльные эпизоды и сцены, писавшіеся втеченіи десятковъ лѣть, почти ничѣмъ не связаны, кромѣ имени героини. На историческую вѣрность лиць и событій Вольтерь не имѣль въ этомъ фантастическомъ произведеніи ни малѣйшей претензіи, и когда впослѣдствіи самъ напечаталь его, то даже не отказаль себѣ въ удовольствіи ввести въ поэму съ сюжетомъ, заимствованнымъ изъ исторіи начала XV-го вѣка, своихъ современныхъ литературныхъ враговъ: Фрерона, ла-Бомеля и съ полдюжины другихъ, въ видѣ каторжниковъ. Сама Іоанна, — согласно впрочемъ одной бургундской враждебной ей хроникѣ, — является у него не крестьянкой, а трактирной служанкой 27 лѣтъ, вмѣсто историческихъ 18-ти. По живости, остроумію, по блесткамъ воображенія, разсыпаннымъ повсюду, «Орлеанская дѣва», какъ художественное произведеніе, выше «Генріады» и трагедій Вольтера, но огромнымъ успѣхомъ въ XVIII вѣкѣ она все-же обязана не столько своимъ литературнымъ достоинствамъ, сколько дерзкому издѣвательству надътѣмъ, что считалось святымъ и великимъ: надъ дѣвственницей и героиней. Теперь трудно даже представить себѣ эту охоту издѣваться надъ геройской дѣвушкой, явившейся на помощь отечеству въ тоть моменть, когда оно было на краю гибели, Хотя «Pucelle» и носить названіе поэмы, въ ней ність

и погибшей на кострѣ. Чтобы понять это, надо стать на точку зрѣнія XVIII вѣка. Для благочестивыхъ людей Іоанна была олицетвореніемъ дѣвственности и вытекающей изъ нея святости. Въ многотомной благочестивой поэмѣ Шапелена, подавшей Вольтеру мысль писать на тотъ-же сюжеть въ противоположномъ тонѣ, Іоанна безпрестанно совершаетъ сверхестественныя дѣла, находится въ постоянномъ общеніи со святыми—и все благодаря дѣвственности. Дѣвственность, безбрачіе было той прославленной добродѣтелью, которой католическое духовенство всегда придавало гораздо больше значенія, чѣмъ духовенство другихъ вѣроисповѣданій, хотя и мало придерживалось ее на практикѣ. Это заставляло людей XVIII вѣка переносить свою вражду противъ духовенства и на его прославленную добродѣтель. Кондорсе прямо ставитъ въ заслугу Вольтеру ея осмѣяніе, такъ какъ оно вырываетъ оружіе противъ честныхъ людей изъ рукъ злыхъ ханжей и лицемѣровъ.

Съ другой стороны, хотя Вольтеръ и отдаетъ полную справедливость храбрости Орлеанской дввы, но эта храбрость не можетъ внушить ему достаточнаго уваженія къ ней. В вдь Іоанна была безграмотной служанкой и жила въ варварскомъ в кв, а мы уже знаемъ, что для Вольтера имъли значеніе лишь просвъщенные люди, способствовавшіе успѣхамъ цивилизаціи. Красота, не покрытая лоскомъ цивилизаціи, была недоступна его пониманію какъ въ карактерахъ и поступкахъ людей, такъ и въ произведеніяхъ искусства и поэзіи. То-же пристрастіе къ цивилизаціи и отвращеніе къ варварству заставляеть его отридать всякую красоту въ готическихъ храмахъ, предпочитать Виргилія Гомеру и каяться въ мимолетномъ снисхожденіи къ Шекспиру; оно же впіяеть и на его отношеніе къ Евангельской исторіи...

## ГЛАВА У.

Вольтеръ—хозяинъ.—Диссабонское землетрясеніе.—«Кандидъ».— Энциклопедія.—Критика Вольтера.—Его философія.— Отношеніе къ Ж.-Ж. Руссо.

Убъдившись въ необходимости искать себъ пріюта внѣ Францін, Вольтеръ въ декабрѣ 1754 г. направился изъ Ліона въ Женеву посовътоваться относительно своего здоровья съ знаменитымъ врачемъ Троншеномъ, а также посмотръть, нельзя-ли

будеть устроиться въ этой маленькой говорящей по-французски республикъ. Осмотръвшись, онъ дъйствительно купилъ близъ Женевы усадьбу, которую назваль именемъ Делисъ (наслажденіе). «Мыслящія существа, — пишеть онъ въ своихъ мемуарахъ, — предупреждаю васъ, что нътъ ничего пріятнъе, какъ жить въ государствъ, правительству котораго можно всегда сказать: приходите завтра ко мнъ объдать».

Вольтеру 60 лёть, но до сихь порь у него не было собственнаго жилища. Прошло болёе 40 лёть со времени его вступленія въ жизнь, и большую часть этихъ лёть онъ прожиль гостемъ то французской и англійской знати, то королей. Въ Сирев, правда, онъ быль гостемъ любимой женщины, своего лучшаго друга, но все-же гостемъ. Теперь онъ—хозяннъ и не зависить больше ни отъ какихъ покровителей. Онъ, правда, радуется, зачисляя въ письмахъ къ близкимъ друзьямъ въ «нашу партію» то ту, то другую владътельную особу, вступившую съ нимъ въ сношеніе. Но лично онъ уже не нуждается въ нихъ. Онъ извлекаетъ изъ сношеній съ ними пользу для своихъ цёлей, они могутъ доставлять ему много удовольствія, но уже не могутъ огорчать его и не огорчаютъ.

Нельзя не поблагодарить Людовика XV за его упорное отвращение въ своему знаменитому подданному. Если-бы Вольтеръ поселился въ Парижѣ, то, окруженный толпой знакомыхъ, раздражаемый врагами, запутанный въ безчисленныя интриги, онъ никогда не достигъ бы той независимости, силы и вліянія, какими пользовался въ своемъ уединенномъ помѣстьѣ.

Въ противоположность всему предыдущему, полному приключеній существованію Вольтера, въ его последующей жизни почти нетъ событій. Съ внешней стороны она проходить однообразно, въ одной и той же м'єстности близъ Женевы: сперва въ Делисъ, а потомъ въ Фернев, изъ котораго съ начала 60-хъ годовъ онъ уже не выбзжаеть до 1776 г. Но тымъ богаче переполнены последнія десятилетія жизни Вольтера самой напряженной деятельностью, которой съ избыткомъ хватило бы на несколько недюжинныхъ существованій. «Въ молодости надо наслаждаться, а въ старости дьявольски трудиться», говориль онъ друзьямъ, возводя въ правило исторію своей жизни. Этотъ «дьявольскій трудъ» скоро приняль у него определенный характеръ упорной, систематической борьбы съ суеверіями, жестокостями, несправедливостями всякаго рода, со всёми остат-

ками варварства, которые онъ назваль общимъ именемъ Infâme. Въ самомъ началъ этого новаго періода жизни Вольтера встрътилось нъсколько обстоятельствъ, повліявшихъ на направленіе его мыслей и дъятельности.

Мы знаемь, что въ своихъ произведеніяхъ тридцатыхъ и отчасти сороковыхъ годовъ Вольтеръ проповъдывалъ, что все въ міръ обстоитъ благополучно. Но очевидно это убъжденіе обыло въ немъ очень не прочно, и уже къ концу сороковыхъ годовъ у него начинаются сомитнія. Положимъ, зло въ мірѣ перемъшано съ добромъ, но оно однако существуетъ,—какъ же объяснить его существованіе?—Вопросъ, всегда затруднявшій встать деистовъ вродъ Вольтера, отвергающихъ ученіе церкви, не върящихъ въ будущую жизнь, но признающихъ всемогущее и всевъдущее Провидъніе. Въ романъ «Задигъ или судьба», наи всевъдущее провидъние. Въ романъ «задигъ или судьоа», на-писанномъ въ 1747 году, герой, послѣ многихъ приключеній, въ которыхъ зло было примѣшано къ добру въ такомъ коли-чествѣ, что вызвало въ немъ недовольство Провидѣніемъ, подъ конецъ бесѣдуетъ съ Геніемъ. Послѣдній объясняетъ ему, что абсолютное совершенство, добро безъ всякой примѣси зла, свой-ственно лишь жилищу Высшаго Существа, что въ остальныхъ безчисленныхъ мірахъ должно царствовать разнообразіе, въ которомъ зло является необходимымъ элементомъ, ведущимъ къ добру. Задигъ однако не совсъмъ удовлетворенъ рѣчью Генія.—«Но...» начинаетъ онъ излагать свои сомитнія, и не доканчиваетъ, такъ какъ собесъдникъ улетаетъ, не слушая его возраженій.

Еще большимъ сомнѣніемъ отзывается написанная въ 1750 году маленькая сказка «Мемнонъ», герой которой тоже терпитъ много невзгодъ и бесѣдуетъ съ Геніемъ. Для утѣшенія Мемнона, Геній сообщаетъ ему, что среди ста тысячъ милліоновъ существующихъ міровъ установлена ностепенность; все совершенно въ первомъ изъ міровъ, во второмъ мудрости и счастья уже меньше, въ третьемъ еще меньше, а въ послѣднемъ господствуетъ полное безуміе. — «Я боюсь — замѣчаетъ Мемнонъ — что наша земля и есть этотъ сумасшедшій домъ вселенной». — «Не совсѣмъ такъ, — отвѣчаетъ собесѣдникъ, — но около того. Все должно быть на своемъ мѣстѣ... Общій стройвселенной совершененъ». — «Ахъ! — возражаеть бѣдный Мемнонъ, которому недавно выколоми глазъ, — я повѣрю этому тогда, когда перестану быть кривымъ». Эта идея Болинброка и Попа о разнообразіи міровъ, изъ

которыхъ состоить вселенная, совершенная въ цёломъ, но совершенство которой непонятно намъ, видящимъ лишь ничтожную часть цёлаго, — позволяла Вольтеру примирять идею Высшаго

Существа съ существованіемъ зла въ мірѣ.

Лиссабонское землетрясение 1-го ноября 1755 года, превратившее большую часть города въ развалины, подъ которыми погибло до 30,000 человъкъ, разрушило то неустойчивое философское равновъсіе, въ которомъ находился оптимизмъ Вольтера. «Воть ужасный аргументь противь оптимизма, — пишеть онь. д'Аржанталю, — не поздоровится отъ него принципу Попа: все хорошо». Нъсколько мъсяцевъ мысль объ этихъ тысячахъ труповъ, о мучительной агоніи полураздавленныхъ людей рішительно не даеть ему покоя. Утверждать, что «все хорошо», кажется ему теперь жестокостью, почти преступленіемъ противъ несчастныхъ-лиссабонцевъ. «Поэма о бъдствіи Лиссабона» явилась страстнымъ выражениемъ этого настроения. Онъ зоветъ въ ней всехъ тыхь, кто утверждаеть, что все къ лучшему въ мірѣ, взглянуть на ужасную картину разрушеннаго города и отвътить: зачъмъ эти ужасы? Скажутъ-ли они, что бъдствіе послано въ наказаніе писсабонцамъ? Но развъ Лиссабонъ былъ преступнъе Парижа, Лондона, а между тъмъ: «Лиссабонъ разрушенъ, а въ Парижътанцуютъ». Скажутъ ли философы, что землетрясеніе было необходимо въ силу въчныхъ законовъ природы? Но откуда берется ихъ увфренность?

Лиссабонское землетрясеніе какъ будто вдругъ открыло Вольтеру глаза и на другія страданія. Всъ чувствующія существа, всь животныя страдають и истребляють другь друга, а философы утверждають, что изъ этихъ отдѣльныхъ страданій состав-ляется общее счастье. «Весь міръ и ваше собственное сердце васъопровергають, -- говорить онь имь. -- Зло существуеть на земль--это должно признать, хотя и невозможно объяснить его происхожденія». М'єстами въ этомъ страстномъ спор'є противъ своихъ. собственных в недавних мивній слышется что-то наивное: Вольтерь возстаеть противь землетрясенья, какъ противъ злой несправедливости, которую можно было не дёлать, которой не слё-довало дёлать. Въ немъ какъ будто говоритъ то-же чувство, которое нѣсколько лѣть спустя заставить его такъ горячо возстать-противъ юридическихъ убійствъ Каласа, Ла-Барра и проч. Тотъ-же споръ съ оптимистами, но уже въ болѣе свойственной Вольтеру сатирической формѣ, продолжается въ вышедшемъ три

года спустя романт «Кандидъ или оптимизмъ». На этотъ разъ дъйствіе происходитъ уже не въ фантастической странт, какъ въ предыдущихъ романахъ того-же автора, и герой не беструетъ съ геніями. Онъ — уроженецъ Вестфаліп и воспитывается подъ руководствомъ философа Панглоса, утверждающаго, что все устроено какъ нельзя лучше въ этомъ лучшемъ изъ встять міровъ. Какъ какъ нельзя лучше въ этомъ лучшемъ изъ всъхъ міровъ. Какъ съ самимъ героемъ и его ученымъ руководителемъ, такъ и со всѣми дѣйствующими лицами романа безпрерывно случаются всевозможныя бѣдствія вслѣдствіе войны, землетрясенія, инквизиціи, различныхъ болѣзней, нападеній пиратовъ и разбойниковъ. Панглосъ, несмотря ни на что, даже чуть живой, продолжаетъ восхвалять лучшій изъ міровъ. Въ заключительной главѣ романа больхвалять лучшій изъ міровъ. Въ заключительной главѣ романа большая часть дѣйствующихъ лицъ встрѣчается въ Турціи. Здѣсь кончаются ихъ приключенія, но зато всѣхъ одолѣваетъ такая скука,
что даже Панглосъ сознается, что всегда ужасно страдаль, но,
разъ заявивши, что все превосходно, не желалъ отказаться отъ
своего мнѣнія. Они обратились къ мудрѣйшему изъ всѣхъ турецкихъ дервишей съ вопросомъ; почему такъ много зла на
землѣ? Вмѣсто отвѣта, дервишъ спросилъ ихъ въ свою очередь:
«Заботится-ли его величество султанъ, посылая корабли въ Египеть, о томъ, удобно или неудобно на нихъ мышамъ?» Это въ
сущности та-же мысль Попа и Болинброка о совершенствѣ всесущности та-же мысль Пона и Болинброка о совершенства вселенной въ ен цаломъ, не смотря на видимыя несовершенства, поражающія людей съ ихъ ограниченной точки зранія. Вадь неудобства, испытываемыя мышами, не могуть помішать кораблю быть прекраснымъ кораблемъ, да только не съ точки зранія мышей. Разница съ прежнимъ взглядомъ заключается лишь въ томъ, что Вольтеръ находитъ теперь смашнымъ игнорировать, ради философской стройности міросозерцанія, эти слишкомъ чувствительныя, и людямъ, и мышамъ, неудобства плаванія и отказываться называть ихъ зломътолько потому, что не можешь объяснить происхождение зла.

«Будемъ работать, не разсуждая (о злѣ), это единственная возможность сдѣлать жизнь сносной», говорить въ заключеніе благоразумный Мартенъ, и съ нимъ соглашаются всѣ остальныя дѣйствующія лица, принявшіяся обрабатывать пріобрѣтенный ими садъ.

Хотя Вольтеръ тоже пріобрѣлъ нѣсколько садовъ и очень интересовался ихъ устройствомъ, онъ не могъ однако послѣдовать благоразумному совѣту Мартена. Вопросъ о злѣ остался

для него, по его собственному неоднократному сознанію, самымъ труднымъ пять вопросовь. Вще много разъ будетъ онъ обращаться къ нему, будетъ шытаться рёшать его то лакъ, то иначе и до самой смерти не остановится окончательно ни на одномъ рёшеніи. Еще во время пребыванія Вольтера въ Пруссій Дирро и д'Адамберъ начали издавать энциклопедическій словарь, который долженъ бытъ давать овёджінія по всёмъ отраслямъ челов'я ескато знанія, излагая ихъ съ точки зрівнія новой философій. Словарь предназначался для пропатанды этой философій среди людей, не имізющихъ времени, окоты или возможности пріобрётать основательныя знанія. Вольтеръ сразу понялъ, какимъ прекраснымъ оружіемъ въ борьбі съ предразсудками можеть быть такое изданіе. Устроившись у вороть Женевы, онъ начинаеть усердно помогать предпріятію. Въ письмахь къ д'Аламберу онъ называетъ себя «слугой энциклопедіи» и, посыдая свои статьи, просить редакторовъ не церемониться съ ними: урізывать, прибавлять, измінять все, что хотять. «Я ношу вамъ свои камешки, чтобы вы помінцали ихъ въ какіе придется углы стівны». Онъ достаеть тикже статьи для энциклопедіи отъ нікоторыхъ ученыхъ членовъ протестантскаго духовенства Швейцаріи, которые были не прочь въ апонимныхъ произведеніяхъ обращаться довольно «развизно», по выраженію Вольтера. Онъ очень радуется, когда въ 1756 г. парламенты сорятся съ епископами. Это, по его мнізнію, отличное время для тото, чтобы «начинать Энциклопедію истинами, когда педантами и не было заключено мпра, «начиеннами, когда педантами и не было заключено мпра, «начиеннама освобновлюсь липь въ 1765 году.

Такъ рано прерванное предпріятіе успілю уже однако струпнировать вокругь себя всі лучшія питературный походь, предпринятый клерикальной прессой противъ новаго направленія, способствовали выдкленію «энциклопедистовь» — какъ начали называть съ этихъ поръ сотрудниковъ запрещеннаго словаря и ихъ единомышленниковъ — въ особую партію, главою которой естественно явился Вольтеръ по своему новую энергію ивнушнос самня оптимистическія надежды. «Чтобы опрожинуть коло

мъшать ходить къ объднъ, — спъшить онъ опредълить размъры намъченной задачи, — а въ томъ, чтобы вырвать отцовъ семействъ изъ подъ тираніи и внушить духъ терпимости. Въ этой великой задачъ уже сдъланы большіе успъхи».

Но, какъ ни велики эти успѣхи,—съ конца пятидесятыхъ годовъи до самой смерти Людовика XV-го «духъ нетерпимостии» проявляется во всей силѣ. Книги, брошюры, даже простыя предисловія къ трагедіямъ подвергаются самому мелочному, придирчивому контролю и запрещаются въ огромномъ количествѣ. Этимъ достигается тотъ результатъ, что все большее и большее число произведеній французской мысли печатается въ Голландіи, въ Дрезденѣ, въ Швейцаріи, и здѣсь эти запрещенныя во Франціи мысли высказываются съ такою откровенностью, рѣзкостью и озлобленіемъ, которыхъ не было и тѣни въ напечатанныхъ во Франціи томахъ Энциклопедіи. Вышедшія за-границей про-изведенія массами провозились во Францію, и здѣсь тѣ экземпляры, которые попадали въ руки властей, сжигались у подножія лѣстницы парламента. Впрочемъ—нѣтъ. По свидѣтельству современниковъ, парламентскіе совѣтники, поговаривавшіе въ шестидесятыхъ годахъ, что мало сжечь книги, что слѣдовало бы сжечь также и авторовъ, разбираютъ произведенія этихъ вредныхъ авторовъ для своихъ библіотекъ, а въ костры бросаются для виду связки старыхъ бумагъ изъ архива.

Главную массу этого рода произведеній поставляль Вольтерь. Прежде чёмъ приняться за систематическую процаганду, онъ постарался возможно лучше обезопасить себя. Кромё Делись, онъ владёль загороднымъ домомъ близъ Лозанны, а въ 1758 г. пріобрёль еще Ферней: дворянское имёніе на французской территоріи, близъ самой границы, въ двухъ часахъ ходьбы отъ Женевы. «Я такъ устроилъ свою судьбу,—говоритъ Вольтеръ въ своихъ мемуарахъ.—что могу считать себя одинаково независимымъ въ Швейцаріи, на женевской территоріи, и во Франціи... Не думаю, что бы какое нибудь частное лицо въ Европё имёло такую свободу, какъ я».

Начнись въ самомъ дѣлѣ преслѣдованіе во Франціи, онъ оказался бы въ своемъ женевскомъ помѣстьи, а не поладивъ съ женевцами, могъ безъ затрудненій перебраться въ Лозанну. Недалеко было и до Невшателя, принадлежавшаго Фридриху, съ которымъ онъ помирился еще въ 1757 году.

Запасшись столькими убъжищами, Вольтеръ чувствовалъ себя

въ безонасности и могь приняться за работу. Но «сговориться» раздълять литературный трудь, работать за одно, — Вольтеру было всетаки не съ къмъ. Лучийя силы разроставшагося философскаго движения все болѣе и болѣе склонялись къ полному матеріализму и устраняли изъ своихъ разсужденій идею творенія и Провидѣнія. Вольтерь-же былъ рѣшительнымъ противникомъ этого ученія, считая его не только ложнымъ по еще и вреднымъ по своему вліяніе на читателей нефилософовъ. Жайъ-Жакъ Руссо, вліяніе котораго быстро возростало, былъ деистъ. Вольтерь очень цѣнилъ его «Исповѣдь Савойскаго викарія» и даже не разъ самъ перепечатываль ее для контрабанднаго распространенія. Зато всѣ другіе взгляды этихъ двухъ писателей были такъ противоположны, что еслибъ у нихъ и не взянико личной вражды, которой намъ придется еще коснуться, между ними всетаки не могло бы сущетвовать, въ виду общаго врага, даже того ограниченнаго союза, котораго держался Вольтеръ по отношенію къ матеріалистамъ. Недостатокъ сотрудниковъ Вольтеръ старался замѣнить удесятеренной производительностью и разнообразіемъ формъ и даже тона своихъ произведеній. Подъ различными псевдонимами, то выдавая ихъ за переводы съ англійскаго, то приписывая умершимъ писателямъ, а иногда и вымышленнымъ думовнымъ динамъ. Вольтеръ съ начала шестидесятыхъ годовъ наводняетъ своими изданіями Францію и главнѣйшіе пункти читающей по-французски Европы. Одною изъ его излюбленныхъ формъ для этого рода произведеній были философскіе словари, маленькія карманным энциклопедій, которыхъ онъ издаль иѣсколько. Здѣсь въ коротенькихъ статейкахъ подъ заллавіями «Аббатъ», «Атензмъ», «Вогъ», «Добро», «Душа» и проч., и проч., размѣщенныхъ въ алфавитномъ порядкѣ, Вольтеръ излагаетъ всф скои взгляды: бранить духовенство, доказиваетъ бытіе Божіе, спорить съ атенстами, обсуждаетъ съ различныхъ сторонъ вопросъ о зать въ мірѣ, излагаетъ иден Локка, разбираетъ священное писаніе — словомъ, не оставляетъ незатронутыть но одного изъ занимающихъ его вопросовъ. Рядомъ съ втикъ, въ другихъ изданіяхъ тъ-же вопросы разбираются в

доли. Иногда разговоръ касается только одного предмета, чаще разговаривающіе перебирають ихъ чуть не всѣ. Собесъдники являются самые разнообразные: въ одномъ діалогѣ монахъ Риголо разговариваетъ съ китайскимъ императоромъ, котораго старается обратить въ свою вѣру и смѣшить своими аргументами. Китайцы всегда играютъ у Вольтера роль мудреповъ, и императоръ является представителемъ мнѣній автора. По временамъ собесѣдниками являются древніе философы, или Маркъ-Аврелій, пришедшій съ того свѣта взглянуть на свой родной Римъ, разговариваетъ со встрѣченнымъ имь монахомъ. Разговоръ между Лукіаномъ, Эразмомъ и Рабле происходитъ уже прямо въ Енисейскихъ поляхъ, гдѣ два новъйшихъ сатирива знакомятъ древнято римлянина съ тѣми условіями, при которыхъ имъ пришлось писатъ свои произведенія. А тамъ Вольтеръ вдругъ переноситъ насъ на «Обѣдъ графа Буленвилье», гдѣ цѣлая компанія живыхъ, современныхъ ему французовъ: графъ, графиви и одинъ изъ гостей, —въ длинномъ спорт съ другимъ гостемъ, аббатомъ, разбираютъ Виблію, пересматриваютъ догматы перкви, излагаютъ ученіе деистовъ и доводятъ подъ конецъ аббата до сознанія, что онъ совершенно съ ними согласенъ. На этотъ разъ авторъ рисуетъ съ натуры. По всей Европт и въ особенности во Франціи за долгими поздними объдами свѣтскіе люди вели тогда разговоры о философскихъ и научныхъ вопросахъ, а всего чаще о релитіи— «при лакеяхъ», —съ негодованіемъ замѣчаетъ Орасъ Вальполь, излагая въ письмѣ къ другу свои парижскія впечатънія. При этомъ между вымышленными лицами въ «Діалогъ» Вольтеръ и дъйствительными знакомыми Вальполя, съ которыми онъ объдаль въ 1765 году, та разница, что графъ Вуленвилье и его гости—деисты и горячо проповѣдуютъ существованіе Вога, а знакомые Вальполя —отъявленные атеисты, среди которымъ самъ Вольтеръ счичается отсталымъ. — «Вольтер» — ханжа: онъ деисть», говорится во множествѣ современныхъ межуаровъ и писатели XVIII-го въка такъ часто прибъгали къ формѣ діалога для наложенія своихъ взглядовъ.

Главное мъсто во сей этой общирной контрабандной литераизложенія своихъ взглядовъ.

Главное мъсто во всей этой общирной контрабандной литературъ занимаетъ у Вольтера разборъ Библіи, догматовъ, исторіи

перкви и поведенія духовенства. Вольтеръ издаль даже со своими примѣчаніями переводъ большей части историческихъ книгъ ветхаго завѣта, производившій тѣмъ большее впечатлѣніе, что сама Библія была недоступна большинству читателей католиковъ, такъ какъ допускалась лишь въ латинскомъ переводѣ.

Морлей совершенно справедливо замѣчаеть, что Вольтеръ разбираеть священную исторію точно такъ-же, какъ если-бы разбираль произведеніе современнаго историка. Онъ основательно изучиль и Виблію, и древнюю христіанскую литературу. Многія изъ
его библіогностическихъ замѣчаній подтверждаются позднѣйшими изысканіями въ этой области, но у него нѣть и тѣни спокойнаго историческаго отношенія къ предмету, свойственнаго
англійскимъ и нѣмецкимъ изслѣдователямъ. Впрочемъ та сторона
католицизма, съ которой по преимуществу боролся Вольтеръ: духъ
нетериимости, преслѣдованія, жестокости, вовсе не былъ въ современной ему Франціи явленіемъ, отошедшимъ въ область исторіи,
какимъ былъ онъ для англійскихъ критиковъ XVIII-го и нѣмецкихъ XIX-го вѣка. Этотъ духъ быль еще настолько живъ
въ отечествѣ Вольтера, что могъ порождать, какъ увидимъ изъ
дѣла Ла-Барра, чисто средневѣковыя звѣрства.
Вольтеръ не только изслѣдуетъ творенія библейскихъ писа-

Вольтеръ не только изследуетъ творенія библейскихъ писателей, онъ съними своеобразно полемизируеть, какъ со своими литературными противниками: остритъ, негодуетъ, ловитъ ихъ на противоречияхъ. Онъ старательно подбираетъ аргументы, чтобы доказать невозможность даже такихъ библейскихъ событій, въ которыхъ нетъ ничего чудеснаго, и приходитъ въ восторгъ, если случайно наталкивается на аргументъ, котораго раньше не зналъ. Характеренъ въ этомъ отношеніи разсказъ о посещеніи его знаменитымъ скульпторомъ Пигалемъ, пріёхавшимъ въ Ферней, чтобы сделать статую хозяина замка. Вольтеръ не соглашался позировать, увёрялъ, что, разъ у человёка нетъ лица (отъ худобы), нельзя делать его статуи, и нарочно гримасничалъ и шевелился, едва гость принимался за работу. Но вотъ случайно зашла речь объ отливке статуй, и Пигаль заметиль, что эта операція требуетъ довольно продолжительнаго времени. Такой аргументъ противъ золотаго тельца, на отливку котораго, по мненію Пигаля, понадобилось-бы полгода, такъ обрадовалъ Вольтера, что, въ благодарность, онъ отдался въ полное распоряженіе художника, и модель статуи была благополучно окончена. То-же своеобразное, полемическое

отношеніе къ Виблін выражается у Вольтера и въ насмѣшкахъ надъ теоріей, по которой моря покрывали когда-то современные материки и даже горы. Въ пользу этой теоріи приводили то соображеніе, что на горахъ находятъ окаменѣлости рыбъ и морскія раковины. «Но не проще-ли, — спрашиваетъ Вольтеръ, — предположить, что рыбъ занесли на горы путешественники, а относительно раковинъ стоитъ только вспомнить, какъ много приносилось ихъ съ береговъ Сирін крестоносцами и пилигримами». Вольтеръ не знатокъ въ этой области и, вообще говоря, онъ не любитъ разсуждать о томъ, чего не знаетъ, но этой теоріи онъ не могъ не преслѣдовать, потому что она напоминала ему о потопѣ. Старательно критикуя библейскія событія, онъ въ то-же время такъ сжился съ Библіей, что относился далеко нехладнокровно и къ библейскимъ личностямь. Къ однимъ онъ чувствоваль вражду, другимъ покровительствоваль. Царя Давида онъ ненавидѣлъ всей душой, а Саула горячо защищалъ противъ несправедливостей Самуила. Къ Соломону у него было двойственное отношеніе: порицая его за нѣкоторые поступки въ началѣ царствованія, онъ въ общемъ относился къ нему хорошо и даже называлъ Фридриха «Соломономъ Сѣвера» во время величайшей дружбы съ прусскимъ королемъ. «Эклезіаста» и «Пѣснь пѣсней» онъ перевель стихами, приложивши также и подстрочный переводъ подлининика. подлинника.

Собственная философія Вольтера, изложеніе его положительных взглядовъ далеко не обширно. Хотя въ полномъ собраніи сочиненій этого автора оно занимаеть довольно значительное мѣсто, но это происходитъ отъ многочисленныхъ повтореній въ разныхъ сочиненіяхъ однихъ и тѣхъ-же положеній, часто подтверждаемыхъ одними и тъми-же аргументами. Друзья указы-вали Вольтеру на эти повторенія.—«Да, да, — отвъчаль онъ, — повторяюсь и буду повторяться, пока люди не исправится». Онъ не любилъ дълать вторыхъ изданій своихъ мелкихъ произвене люондъ дълать вторыхъ издани своихъ мелкихъ произведеній, а разъ, расходилась одна брошюра, писалъ другую на ту же тему,—въ другой формъ, но съ тъмъ же содержаніемъ, измъняя его лишь по нъкоторымъ вопросамъ: о злѣ въ мірѣ, о душѣ, о нравственности, о наградахъ и наказаніяхъ Вожествомъ человъка. По этимъ вопросамъ Вольтеръ не только мѣняетъ свои взгляды, но безпрестанно противоръчитъ себъ, и не разъ въ двухъ произведеніяхъ, изданныхъ непосредственно одно послѣ другого, подъ разными псевдонимами, говоритъ противо-положныя вещи.

Вольтеръ— не систематическій мыслитель, а по преимуществу борець, пропагандисть—пожалуй—учитель. Для него практическіе выводы изъ теоретическихъ положеній часто дороже самихъ положеній. Для него въ высшей степени важны тактическія соображенія о томъ, какъ отразится данная мысль въ ушахъ послѣдователей, какъ отзовутся на нее противники двухъ противоположныхь направленій: клерикалы и атеисты, не считал уже Ж.-Ж. Руссо и его последователей, стоящихъ въ стороне оть техь и другихь.—Не следуеть давать противникамь ника-кого оружія вь руки; нужно, освобождая читателей изъ подъ авторитета духовенства, предохранять ихъ въ то же время отъ атензма. Эти правила несомивнию руководять Вольтеромъ въ его пропагандистской дъятельности. Поэтому не всегда легко съ увъренностью сказать, что въ этой масст контрабандныхъ произведеній высказывается авторомъ лишь потому, что таково его искреннее убъжденіе, а что говорится по тъмъ или другимъ тактическимъ соображеніямъ. Нъкоторымъ пособіемъ въ этомъ отношеніи можеть для нась служить одно произведеніе, стоящее совершенно особнякомъ отъ другихъ: это «Трактатъ о метафизикъ», написанный еще въ Сиреъ и составляющій первое цъльное изложеніе философскихъ взглядовъ Вольтера. Онъ не предназначался для печати, а исключительно для одной только г-жи дю-Шатле, и дъйствительно не быль напечатанъ при жизни автора. На его содержание не могли вліять никакія постороннія соображенія. Можно поэтому съ увітренностью сказать, что взгляды, перенесенные изъ этого сочиненія въ фернейскія произведенія Вольтера, составляють его дъйствительныя убъжденія. Хотя никоимъ образомъ нельзя заключать обратно, что всъ мнънія, отличающія фернейскія произведенія отъ «Трактата о метафизикъ», высказывались лишь подъ вліяніемъ тактическихъ соображеній: между «Трактатомъ» и этими произведеніями прошло около 30-ти лътъ, и взгляды автора могли естественно измфинться.

Уже въ этомъ спрейскомъ произведени Вольтеръ приводить свои два главныя доказательства бытія Божія, которыя неизмінно повторяєть и впослідствінівсе въ природів устроено разумно, во всемъ замітна цівлесообразность, слідовательно мы должны заключить, что все въ ней устроено высшимъ, разум-

нымъ существомъ съ мудрыми цёлями. «Изъ одного этого, — говоритъ Вольтеръ, — я не могу еще заключить, что высшій разумъ, такъ искусно устронвшій матерію, создаль ее изъ ничего, — не могу заключить о его безконечности. Къ этимъ заключеніямъ насъ приводитъ другой аргументъ: «Я существую, значитъ, нечто существуеть, а такъ какъ ничто не можеть само себъ дать существованія, следовательно все получило его оть одного вечно существовавшаго Бытія, которое и есть Богь. Изъ этого-же необходимо следуеть, что Богь безконечень во всехь отношеніяхь; такъ какъ: что же можетъ ограничить его?» Онъ и здёсь уже говоритъ объ атеистахъ, но споритъ съ ними только по существу, совсёмъ не затрогивая вопроса о вредё ихъ ученія. Вольтеръ вообще придерживался того мнанія, что прогрессъ знанія подрываеть атеизмъ, заставивши напримарь повсюду признать существование зародышей, вийсто прежняго представления о происхождении низшихъ организмовъ изъ гніющихъ веществъ. Онъ думалъ, что философія Декарта, съ ея отсутствіемъ пустоты въ природѣ, съ ея вѣчностью и безконечностью матеріи, легче допускала возможность обходиться безъ идеи Творца, чѣмъ философія Ньютона съ ея пустотою, атомами и конечностью матерін. Онъ быль убъждень, что Ньютонь, взгляды котораго онъ популяризироваль, докажеть существование Бога французскимь «му-дрецамь». Поэтому до выступленія на сцену во второй поло-винь XVIII-го въка матеріализма, признававшаго основныя менње отбросившаго идею положенія Ньютона и тімь не Творца, атенсты не безпокоили Вольтера.

Тѣ мысли о «душѣ», которыя были высказаны Вольтеромъ въ «Англійскихъ письмахъ», почти съ буквальной точностью повторяются и въ «Трактатѣ о метафизикѣ». Въ этомъ отношеніи Вольтеръ всегда остается вѣренъ своему учителю Локку. По вопросу о свободѣ воли онъ и въ «Трактатѣ», и въ написанныхъ тоже въ тридцатыхъ годахъ «Основахъ философіи Ньютона» признаетъ за ней свободу «безразличія». Подъ вліяніемъ страстей или сильныхъ внѣшнихъ импульсовъ воля не свободна, но въ совершенно спокойномъ состояніи человѣкъ можетъ по произволу выбирать между нѣсколькими дѣйствіями. Здѣсь онъ отступаетъ отъ Локка, но впослѣдствій, очевидно глубже вдумавшись въ этотъ вопросъ, онъ уже всегда—согласно съ Локкомъ—настанваетъ на томъ, что наша свобода заключается въ возможности дѣлать то, что хотимъ, но никакъ не въ свободѣ хотѣть или не хотѣть.

Наши желанія всегда имѣютъ достаточную причину въ той или другой идеѣ, идеи-же въ насъ непроизвольны. Свобода безразличія, т.-е. безпричиннаго выбора—безсмыслица.

другой идећ, иден-же въ насъ непроизвольны. Свобода безразличія, т.-е. безпричиннато выбора—безсымслица.

На вопросъ, какъ согласить идею всемогущаго и всевѣдущаго Вога съ существованіемъ въ мірѣ зла нравственнаго и физическаго, Вольтеръ въ «Трактатѣ о метафизикѣ» отвѣчаетъ, что мы не имѣемъ иного понятія о добрѣ и злѣ, о справедливости и несправедливости кромѣ того, которое составили себѣ о дъйствіяхъ полезныхъ или вредныхъ для общества и сообразныхъ или несообразныхъ съ тъми законами, которые сами установили. Это идея отношеній между людьми, которые сами установиль, потому что пауки ѣдягъ мухъ, а люди живутъ только 80 лѣтъ, совершенно безсмысленно. Мысль объ относительности понятій о добрѣ и злѣ Вольтеръ развиваетъ дальше въ главѣ «О добродѣтели и порокъ». Для существованія какого бы то ни было общества, говоритъ онъ, необходимы законы, —даже для игры необходимы тѣ или другія правила. Существующіе законы чрезвычайно разнообразны. Въ однѣхъ странахъ они наказываютъ за то, что дозволено въ другихъ, и наобородъмельно дозволенное ихъ законами и порокъ»—запрещенное... Добродѣтель есть привычка дѣлать то, что нравится окружающимь людямъ; порокъ—привычка дѣлать то, что не враится, а нравятся людямъ поступки, полезныя обществу... Меня могутъ спросить, —продолжаетъ Вольтеръ, —добро и зло, добродѣтель и порокъ существуютъ слѣдовательно не сами по себѣ, а по отношенію къ намъ?—Да, такъ-же точно, какъ сладкое и горькое, теплое и холодное существуютъ не сами по себѣ, а по отношенію къ намъ. Тогда, скажутъ иные, если намъ выгодно убъвать, красть, насъ ничто не удержитъ. Я могу отвѣтить этимъ людямъ только одно: они вѣроятно будутъ повѣшены».

Во всѣхъ этихъ разсужденіяхъ Вольтеръ является точнымъ послѣдователемъ Гоббси и Локко, популяризровавшато мысли Гоббса объ относительности нашихъ правственныхъ понятій.

А вотъ что говоритъ нашъ авторъ въ трактатѣ «Le philosophe ignorant», написанномъ въ 1766 году, обращаясь къ тому-же

А вотъ что говорить нашь авторъ въ трактать «Le philosophe ignorant», написанномъ въ 1766 году, обращаясь къ тому-же Гоббсу: «Напрасно удивляешь ты читателей, почти успъвая до-казать имъ, что всъ законы условны, что справедливо и несправедливо лишь то, что условлено называть таковымъ въ

данной странф». Вольтеръ соглашается, что трудно съ точностью опредфлить границы между справедливымъ и несправедливымъ, какъ между слабыми оттфиками цвфтовъ; но главные цвфта бросаются въ глаза такъ же точно, какъ и главныя нравственныя понятія. Это измфненіе взгляда на нравственностъ находится понятія. Это изміненіе взгляда на нравственность находится въ тісной связи съ явившимся у Вольтера въ шестидесятыхъ годахъ третьимъ доказательствомъ бытія Божія, на которомъ онъ настаиваетъ теперь едва-ли не больше, чіть на двухъ первыхъ. «Важніе метафизическихъ споровъ, — говорить онъ въ «Философскомъ словарів», —будетъ взвінсть, не необходимо ли для общаго блага насъ, несчастныхъ мыслящихъ тварей, признать существованіе карающаго и награждающаго Бога, Который бы служиль для насъ уздою и утіненіемь? » Вольтерь находить, что это совершенно необходимо. Общество атенстовъ можетъ существовать, по его миннію, лишь въ томъ случать, если оно состоитъ изъ однихъ философовъ, при этомъ людей богатыхъ, любящихъ спокойствіе и избівгающихъ трудовъ и опасностей, сопряженныхъ съ занятіемъ общественныхъ должностей. Но вакъ для народа—для біздняковъ, такъ и для лицъ, занимающихъ какія народа—для бъдняковъ, такъ и для лицъ, занимающихъ какія народа—для бъдняковъ, такъ и для лицъ, занимающихъ какія бы то ни было должности, въра въ карающаго и награждающаго Вога необходима: это единственная гарантія противъ тайныхъ преступленій, избъгающихъ людского правосудія. «Если бы Бэйлю (утверждавшему, что общество атеистовъ можетъ существовать) пришлось управлять пятью или шестью стами крестьянъ, онъ не замедлилъ бы возвъстить имъ награждающаго к карающаго Бога». Съ другой стороны: «я не желалъ бы имътъ дъла съ правителемъ-атеистомъ, который нашелъ бы для себя выгоднымъ истолочь меня въ ступъ: я совершенно увъренъ, что былъ бы истолченъ», утверждаетъ Вольтеръ. Имътъ дъле съ фанатикомъ, разумъется, еще того хуже,—тотъ если не истолчеть, то сожжетъ человъка уже безъ всякой выгоды, и спастись отъ него гораздо труднъе. Но во всякомъ случат гибельны объ крайности. Спасеніе въ одномъ деизмъ или теизмъ, какъ безразлично называетъ Вольтеръ свою религію.

Вольтеръ утверждаетъ теперь, что мораль одна у всъхъ

Вольтеръ утверждаетъ теперь, что мораль одна у всъхъ людей, — иногда онъ прибавляетъ: у всъхъ разумныхъ, размышляющихъ людей; иногда-же не дълаетъ никакихъ исключеній, но тогда сводитъ эту мораль на единственное правило: «Не дълай другимъ того, чего не желаешь, что-бы дълали тебъ другіе». Расширяя такимъ образомъ общечеловъческую мораль,

Вольтеръ не находить, что бы ей противоръчиль даже обычай нъкоторыхъ дикарей съъдать своихъ старыхъ отцовъ, обычай, приводимый Локкомъ въ примъръ крайняго разнообразія относительности людскихъ понятій о справедливости. Дикарь, съъдающій отца, думаетъ Вольтеръ, желаетъ въроятно быть въ свою очередь съъденнымъ своими дътьми, когда слишкомъ состарится и полная опасностей жизнь дикаря станетъ ему въ тягость. Иногда Вольтеръ приводитъ впрочемь два-три примъра опредъленныхъ нравственныхъ истинъ, признанныхъ всъмъ человъчествомъ, и тогда мы съ удивленіемъ встръчаемъ среди этихъ примъровъ слъдующій, поражающій своимъ субъективизмомъ: «Если и потребую у турка, гебра или жителя Малабарскаго берега данныя имъ взаймы деньги... всть они согласятся, что справедливость требуетъ ихъ заплатить»... («Phil. ignorant»). Невольно вспоминается, что Вольтеръ никому ничего не былъ долженъ, но имълъ очень неисправныхъ должниковъ, вродъ герцога Виртембергскаго.

Относительно способа наказанія Вожествомъ человъка, Вольтеръ противоръчитъ себт въ различныхъ произведеніяхъ повидимому умышленно. Въ «Проповъдяхъ» («Номейез»), изданныхъ въ 1767 году, отъ имени англійскихъ духовныхъ лицъ, доказывается необходимость будущей жизни. Добродътельные пюди часто страдаютъ въ этой жизни, и божественная справедливость осталась бы неудовлетворенной, если бы ихъ не ждала награда за гробомъ. Но въ «Діалогъ между А. В. и С.», изданномъ вскорт послъ «Проповъдя», мы находимъ разсужденія, несогласимыя съ мнѣніемъ благочестивыхъ пасторовъ. «Въчный принципъ такъ устроиль вещи, — говорить А., представитель мнѣній автора, — что, если моя голова хопошо опганизована и мой мозгъ не слишкомъ

сь мнѣніемъ благочестивыхъ насторовъ. «Вѣчный принципъ такъ устроилъ вещи, — говоритъ А., представитель мнѣній автора, — что, если моя голова хорошо организована и мой мозгъ не слишкомъ сыръ и не слишкомъ сухъ, я имѣю мысли, за что и благодаренъ отъ всего сердца». Понятіе объ отдѣльной отъ тѣла душѣ, — говоритъ тотъ-же А, — явилось слѣдствіемъ несчастной привычки принимать слова за реальныя существа, чему въ древности немало способствовалъ Платонъ своимъ философскимъ жаргономъ. Въ «Исторіи Женни», романѣ, выданномъ авторомъ за произведеніе англійскаго теолога Шерлока, одно изъ дѣйствующихъ лицъ говорить своему сыну, сдѣлавшемуся атеистомъ и отчаяннымъ негодяемъ, что нельзя быть увѣреннымъ въ полномъ исчезновеніи вмѣстѣ съ жизнью того, что въ насъ мыслитъ и желаеть и что называли когда-то монадой. Богъ межеть со-

хранить монаду послѣ смерти и поступить съ нею сообразно съ ен поведеніемь при жизни. Но въ слѣдующемъ-же произведеніи, гдѣ заходитъ рѣчь о томъ-же предметѣ, въ діалогѣ «Софронимъ и Аделосъ», Вольтеръ говоритъ устами Софронима.

Упорное подчеркиваніе Вольтеромь полезности вѣры не

разъ служило поводомъ къ заподозриванію фернейскаго философа въ томъ, что въ сущности онъ не въритъ въ Бога, а лишь «изобрътаетъ» его согласно знаменитой фразъ изъодного направленнаго противъ атенстовъ стихотворенія. Но стоитъ вчи-таться въ произведенія Вольтера, чтобы убъдиться въ томъ бсз-условномъ, ръшающемъ значеніи, какое имъло для него телеоло-гическое доказательство бытія Божія. Онъ не допускалъ и мысли о возможности движенія, развитія, присущихъ самой матерін. Она представлялась ему неподвижной, мертвой, безформенной массой, надъ которой оперируеть дъйствующая по плану внѣшняя разумная сила, вносящая въ матерію порядокъ, дающая ей форму и сообщающая движенія. Часовщикъ, архитекторъ со своими продуктами представляють для Вольтера полнъйшую аналогію съ творящей силой и матеріей. «Природы нътъ,—твердить онъ въ сътворящен силон и материем. «природы нътъ, твердить онъ въ своихъ произведеніяхъ, а существуеть лишь искусство. Каждая соломинка свидътельствуеть о создавшемъ ее великомъ художникъ». Тъмъ-же дуализмомъ проникнуты и его соціальные и политическіе взгляды. Народъ для него—та-же неподвижная, безформенная масса. Думать за нее, давать ей ту или другую форму—могуть только высшіе, образованные классы. До сихъ поръ масса была вла и фанатична, потому что подражала направлявшему ее духовенству. Когда высшіе классы будуть состоять изъ денстовъ, ихъ терпимость и благожелательность сообщатся и массамъ

нстовъ, ихъ терпимость и благожелательность сообщатся и массамъ посредствомъ примъра съ ихъ стороны и подражанія съ ея.

Въра въ Творца и устроителя вселенной лежала въ самой основъ міросозерцанія Вольтера; зато относительно всъхъ другихъ вопросовъ, соприкасающихся съ этой върой, онъ находился повидимому въ томъ положеніи, которое выразиль въ словахъ А, въ упомянутомъ нами діалогъ: «Относительно всего остального (кромъ существованія Бога) я брожу ощупью, въ потемкахъ. Сегодня я утверждаю явившуюся у меня пдею, завтра я сомнъваюсь въ ней, послъ-завтра я отрицаю ее. Всъ добросовъстные философы, — добавляеть А. — выпивши немного, сознавались мнъ, что находятся въ томъ же положеніи». Далъе тотъ же А. поясняеть до нъкоторой степени и отношеніе Вольтера къ вопросу

о «полезности». На возраженія С., не допускающаго, что сы всемогущій Творець сталь наказывать созданныя имь существа, которыя по необходимости совершенно безсильны въ его рукахь, А. отвічаеть: «Знаю я все, что можно сказать объ этомь темномь предметі, но я объ этомь не разсуждаю.

Вольтерь и Руссо, имена которыхь такь тісно связаны въ умахь потомства, гроба которыхь народный энтузіазмы поставиль рядомь въ Пантеоні, а кости—реакція выбросила въ одну яму, были при жизни непримиримыми врагами.

Уже первое произведеніе Руссо, обратившее на него вниманіе публики, «Річь о вліяніи наукь и искусствь», должно было показать въ немь Вольтеру человіка діаметрально противоположныхь съ нимъ взглядовь по одному изъ самыхъ существенныхь вопросовь. Въ 1755 году Руссо прислаль ему свое второе произведеніе—«Річь о неравенстві между людьми»—еще різче, въ боліе широкой области, расходившееся со взглядами Вольтера. Дикари, являющіеся у Руссо единственными нормальными представителями человіческаго рода, были для Вольтера просто «животными, еще недоразвившимися до человіка... Это гусеницы, которыя не сділаются бабочками раньше ніскольнихь столітій». («Dial. entre A. B. C.») Вольтеру было тімъ легче оставлять гусениць за преділами человічества, что онъ не признаваль единства человіческаго рода, и находиль, что приписывать общихь предковь неграмъ, краснокожимъ и европриписывать общихъ предковъ неграмъ, краснокожимъ и европейцами также неосновательно, какъ было бы неосновательно пейцами также неосновательно, какъ было бы неосновательно предположить, что тѣ деревья, которыя застали въ Америкѣ первые переселенцы изъ Европы, не были непосредственнымъ продуктомъ американской почвы, а произошли отъ какого-то одного дерева, когда-то выросшаго въ Старомъ Свѣтѣ. Этотъ взглядъ на дикарей не мѣшалъ впрочемъ Вольтеру воздагать на нихъ иногда (въ нѣкоторыхъ діалогахъ и отчасти въ романѣ «L'ingénu») обязанность побивать своими аргументами баккалавровъ теологіи и священниковъ. Восхваленіе дикарей было въ глазахъ Вольтера только нельпо, но мнѣніе Руссо о собственности, какъ источникѣ всѣхъ бѣдствій и преступленій человѣчества, возбуждало его негодованіе. Для Вольтера уваженіе къ собственности было наоборотъ однимъ изъ немногихъ нравственныхъ правиль, одинаково свойственныхъ всему человѣчеству.

Тѣмъ не менѣе всегда отвѣчавшій любезностью на любезность, Вольтеръ письмомъ поблагодарилъ Руссо за пересылку

ность, Вольтеръ письмомъ поблагодариль Руссо за пересылку

«Рѣчи», коснувшись ея содержанія, правда, въ шутливой, но въ сущности лестной формъ. «Никогда еще,—писалъ онъ,—не было потрачено столько ума на попытку возвратить людей къ глупости. Читая вашу книгу, чувствуещь желаніе пойти на четверенькахъ. Но шестидесятильтняя привычка заставляеть меня предоставить это естественное положеніе людямъ, болье достойнымъ его, чыть мы съ вами». И туть же онъ спрашиваетъ Руссо о здоровь и приглашаеть къ себь въ Делисъ «пощицать нашей травы». Руссо съ своей стороны почтительно благодарить за это письмо Вольтера, называя его «нашимъ общимъ учителемъ». Онъ и впослъдствій, уже поссорившись, признаваль, что сочиненія Вольтера имъли на него нъкоторое вліяніе. «Онъ самъ не думаетъ, но заставляетъ думать другихъ», говориль Руссо о фернейскомъ философъ.

Обмівнъ любезныхъ писемъ даваль Руссо нівкоторое право обратиться къ Вольтеру по поводу его «Поэмы о бідствін Лиссабона» съ частнымъ письмомъ, въ которомъ онъ возстаетъ противъ пессемизма автора поэмы и защищаетъ міръ и его Творца отъ взведенныхъ на нихъ обвиненій. Руссо самъ обращаетъ вниманіе на странность того обстоятельства, что изъ нихъ двухъ оптимистовъ является онъ. безпріютный біднякъ, а пессимистомъ—богатый, знаменитый, обладающій громаднымъ талантомъ и вліяніемъ Вольтеръ, имітьющій, казалось бы, все для того, чтобы быть счастливымъ.

того, чтобы быть счастливымъ.

Но въ сущности эта перемъна ролей была только кажущейся, и пессимизмъ Вольтера быль гораздо поверхностите недовольства Руссо. Этому послъднему не нужно было землетрясеній, чтобы убъдиться въ существованіи зла въ міръ; только видъль онъ его не тамъ, гдт Вольтеръ. Міръ быль для него прекрасенъ, несмотря на землетрясеніе и на то, что ласточка тесть червяковъ, а коршунь—ласточку. Съ этимъ можно помириться. Неизмъримо больше зла въ людскихъ отношеніяхъ, въ томъ, что «горсть людей утопаеть въ излишествахъ, когда голодная масса нуждается въ необходимомъ» (De l'inégalité...). Но это зло люди сами создали; изъ рукъ Творца они вышли равными и счастливыми.

Пессимизмъ землетрясеній и коршуновъ совершенно безнадежный—-что туть подѣлаешь?—но въ то же время и совершенно безплодный. Онъ можеть дать тему для двухъ-трехъ художественныхъ произведеній, но на немъ нельзя остановиться на продолжительное время. И Вольтеръ скоро оставиль его въ поков, вспоминая время отъ времени лишь по поводу «происхожденія зда на землю». Вольтеръ, какъ мы знаемъ, не задавался слишкомъ широкими и далекими цёлями. Нужно добиться уничтоженія вліянія духовенства на правительственныя учрежденія, свободы убѣжденій для мыслящихъ людей—вотъ главная задача. «Величайшая услуга, которую можно оказать человѣческому роду,—пишетъ онъ въ 1765 г. д'Аржанталю,—заключается, по моему мнѣнію, въ томъ, чтобы отдѣлить глупый народь отъ порядочныхъ людей, и мнѣ кажется, что это дѣло значительно подвинулось. Нельзя выносить нелѣпаго нахальства людей, которые говорятъ намъ: «я хочу, чтобы вы думали такъ-же, какъ вашъ портной и ваша прачна». Въ такихъ размѣрахъ задача была дѣйствительно близка къ осуществленію. Огромное большинство дворянства, значительная часть буржуазіи уже принадлежала къ «порядочнымъ» свободомыслящимъ людямъ,—«нелѣпое нахальство» не могло быть продолжительно. Фанатизмъ, правда, еще показываль когти, и къ главной задачѣ у Вольтера скоро присоединилась борьба съ безобразнымъ судопроизводствомъ старыхъ парламентовъ, но и тутъ успѣхи слѣдуютъ за успѣхами, побѣда возможна и даже близка.

По существу-же современный общественный строй, иромѣ нѣкоторыхъ подлежащихъ отмѣнѣ средневѣковыхъ законовъ, вполнѣ удовлетворителенъ и въ главныхъ, основныхъ чертахъ все въ немъ должно оставаться попрежнему: просвѣщенные богатые господа—богатыми господами; глупый народъ—народомъ, а лакеи — лакеями. Современный строй казался ему старчествомъ человѣческаго рода. Молодость человѣчества лежала позади, по крайней мѣрѣ для народовъ, уже цивилизованныхъ. Что еще возможно, такъ это задержать успѣхи старчества въ особенности тамъ, гдѣ его проявленіе: утонченность нравовъ и неравенство состояній сравнительно еще не велики, какъ напримѣръ въ его родной Женевѣ.

Письмо въ защиту Провидѣнія не понравилось Вольтеру, и онъ уклонялся отъ отвѣта, сославшись на нездоровье. Это уже обидѣло очень обидчиваго Руссо. А Вольтеръ между тѣмъ, страстный любитель театра, завелъ у себя спектакли, на которые рвались женевцы, несмотря на запрещеніе Кальвина. Такой соблазнъ для его соотечественниковъ до глубины души возмущалъ Жанъ-Жака, который считалъ театръ лучшимъ сред-

ствомъ портить правы, развивать въ людяхъ вкусъ къ роскоши и отдалять ихъ отъ напосъщающей театръ массы. Копія съ его письма къ Вольтеру попала въ руки бдительныхъ хищниковънздателей и была напечатана. Вольтеръ могъ подумать, что напечаталь ее самъ Руссо, и послѣдній счелъ нужнымъ оправдаться, но воспользовался этимъ случаемъ, чтобы выразить Вольтеру вновь развившіяся въ немъ чувства: «Я не люблю васъ, милостивый государь», такъ начинаетъ онъ свое письмо и, перечисливши вины Вольтера: развращеніе женевцевъ, внушеніе имъ недобрыхъ чувствъ къ нему, Руссо, и проч., онъ опять повторяеть, что ненавидитъ Вольтера, котораго когда-то любилъ. На это признаніе въ ненависти не послѣдовало отвѣта, но въ письмахъ къ друзьямъ Вольтеръ называлъ уже Руссо не иначе, какъ сумасшедшимъ. «Новую Элонзу», поразившую общество, онъ нашелъ неимовѣрно скучной и подвергъ самой безпощадней критикъ.

Въ 1762 г. «Эмиль» и «Общественный договоръ» Руссо сожигаются сперва въ Парижѣ, а затъмъ-въ Женевѣ. Бѣжавшаго автора скоро изгоняеть также Бернское правительство, и онъ находитъ временное убъжнще лишь въ Невшательскихъ владъніяхь Фридриха II. Узнавши о бъдственномъ положеніи Руссо, Вольтеръ черезъ общихъ знакомыхъ опять зоветь его къ себъ и объщаетъ пріють и безопасность. Но вскорт до него доходять слухи, что Руссо въ письмахъ и разговорахъ обвиниетъ его въ подстрекательствъ къ тъмъ преслъдованіямъ, которымъ онъ подвергся со стороны Женевскаго и Бернскаго правительствъ. Такое тяжелое обвинение было болбе чемъ несправедливо. Вольтеръ помогалъ, наоборотъ, сторонникамъ Руссо, пытавшимся въ Женевъ добиться отмъны постановленнаго противъ него приговора. Затъмъ окончательно и безповоротно Руссо возстановилъ противъ себъ Вольтера, назвавши его печатно авторомъ нъкоторыхъ изъ тёхъ контрабандныхъ произведеній, которыя тотъ приписывалъ умершимъ или вымышленнымъ личностямъ. Послё такого поступка Вольтеръ отбросилъ всякую сдержанность и уже не щадилъ красокъ на изображение Руссо. Придуманная имъ геніалогія, по которой характеръ автора «Эмиля» объяснялся его происхожденіемъ отъ собаки Герострата, встрътившейся съ исомъ Діогена, принадлежитъ еще не къ самымъ злымъ выходкамъ Вольтера противъ Руссо. Изъ нихъ двухъ первый громче, чаще и рѣзче нападаль на противника, но какъ иниціатива вражды, такъ и избытокъ ненависти принадлежали въ сущности последнему.

## ГЛАВА ҮІ.

Дъла Каласовъ, Сирвеновъ и проч.—Казнь Ла-Барра.—Ферней и его жители.—Гости и переписка.—Отъъздъ въ Парижъ.—Оваціи.—Бользнь и смерть.—Приключенія послъ смерти.

9 марта 1762 г. въ Тулузъ былъ колесованъ по приговору парламента старый гугеноть Жань Калась, обвиненный вь убійствъ родного сына съ цълью помъшать его переходу въ католичество. Уже первыя извъстія объ этомъ дель произвели сильное висчатлъніе на Вольтера. «Совершено страшное преступленіе, пишеть онъ одному знакомому, -- только къмъ? -- Отцомъ-гугенотомъ или восемью судьями, колесовавшими невиннаго?» Онъ настойчиво требуеть отъ своихъ корреспондентовъ самыхъ обстоятельныхь сведеній объ этомь дель; знакомится сь бежавшими въ Женеву остатками семьи Каласа и скоро пишетъ друзьямъ, что преступление совершено именно судьями, и что онъ также убъжденъ въ невинности Каласовъ, какъ въ своемъ собственномъ существованіи. По собраннымъ нмъ свёдёніямъ, самоубійство сына ясно, какъ день. Во всемъ дёлё нётъ ни малёйшихъ основаній не только для обвиненія,—даже для простого подо-зрінія въ убійстві. Но достаточно было кому-то въ толпі, собравшейся посмотръть на снятое съ петли тъло самоубійцы, высказать предположеніе, что старикъ самъ повъсиль сына, и это предположение повторяется толпой, приобратаеть среди враждебно настроеннаго католическаго населенія достовърность факта и дъйствуетъ на судей.

Убъдившись въ невинности Каласовъ, Вольтеръ взялъ на себя ихъ защиту и не зналъ ни минуты покоя, пока не добился ихъ оправданія. Прежде всего онъ пытается заставить судей опубликовать тъ факты, на которыхъ основанъ ихъ приговоръ. «Они говорятъ, что это не въ обычать. А! чудовища! Такъ мы же добъемся того, что это сдълается обычаемъ», пишетъ онъ д'Аржанталю. «Каласъ колесованъ, — этого не измънишь; но можно опозорить его судей, чего я имъ и желаю». Онъ пишетъ и публикуетъ мемуары въ защиту Каласовъ; прінскиваетъ имъ адвокатовъ и руководитъ этими адвокатами; старается заинтере-

совать ихъ дѣломъ министра, фаворитку, всѣхъ своихъ высокопоставленныхъ знакомыхъ. Онъ помогаетъ матеріально несчастной семъѣ и побуждаетъ помогать другихъ.

Парламенты отнеслись вначаль очень презрительно къ поднятому Вольтеромъ шуму. «Одинъ совътникъ парламента сказалъ на-дняхъ адвокату Каласовъ,—пишетъ въ январъ 1763 г. д'Аламберъ Вольтеру,—что его прошеніе не будетъ принято, потому что во Францін судей больше, чтомъ Каласовъ. Вотъ они каковы, отцы отечества!» Но почтенные отцы отечества жестоко ошиблись въ своихъ разсчетахъ. Каласовъ, то есть людей, имъ сочувствовавшихъ и возмущавшихся приговоромъ, было уже больше, чъмъ парламентскихъ совътниковъ. Скоро, благодаря усилямъ Вольтера, вся Франція, вся читающая Европа превратилась въ Каласовъ. Понадобилось однако цълыхъ 3 года, чтобы добиться пересмотра процесса.

Наконець высшій судь въ Парижѣ призналь невинность казненнаго гугенота и его семьи. «Эту побѣду одержала философія!» — радостно пишеть Вольтерь д'Аржанталю по поводу оправданія.

Но у фернейскаго патріарха были уже на рукахъ и другіе процессы. Еще агитація по ділу Каласовъ была только что начата, когда аналогичное діло привело подъ защиту Вольтера семью Сирвеновъ, заочно приговоренныхъ къ смерти за убійство своей, похищенной у нихъ, сведенной въ монастырт съума и утопившейся въ припадкт безумія, дочери. Послт восьмильтнихъ неутомимыхъ усилій Вольтеръ добился пересмотра и отміны приговора
также и по этому ділу.

Рядомъ съ громкими побъдами посредствомъ агитаціи неутомимому патріарху нерѣдко удавалось также освобождать втихомолку, при помощи личныхъ связей съ вліятельными лицами, гугенотскихъ проповѣдниковъ, отправляемыхъ на галеры въ силу исключительныхъ законовъ, подъ которыми жили французскіе кальвинисты со времени отмѣны Нантскаго эдикта.

И не однихъ гугенотовъ защищалъ Вольтеръ, «Судьба» или, върнъе, слава, пріобрътенная имъ въ качествъ защитника Каласа, сдълала Вольтера, какъ онъ говоритъ въ «Мемуарахъ», «адвокатомъ всъхъ проигранныхъ дълъ». Ферней превратился въ особаго рода трибуналъ, гдъ пересматривались всъ сомнительные смертные приговоры. Вслъдствіе тайны тогдашняго судопроизводства дъла доходили до Вольтера въ большинствъ случаевъ

уже послѣ совершенія казней, и ему удавалось спасать лишь память казненныхъ, ихъ семьи и второстепенныхъ обвиненныхъ. Но въ процессѣ супруговъ Монтабелли, обвиненныхъ въ убійствѣ матери «на такихъ основаніяхъ, — говоритъ Вольтеръ, — которыя показались бы смѣшными даже судьямъ Каласовъ», ему удалось спасти отъ костра жену Монтабелли, сожженіе которой было отложено до разрѣшенія ея отъ бремени.

Но въ самомъ ужасномъ изъ процессовъ того времени Вольтеру не удалось при жизни одержать побъды. На этотъ разъ со стороны судей не было ошибки, хотя бы и вызванной религіозными предубъжденіями, а было сознательное злодъйство янсенистовъ, стремившихся доказать, что съ изгнаніемъ ихъ враговъ-іезуитовъ религія защищается лучше прежняго. Въ августъ 1765 г. тем не проходила церковная процессія. Началось слъдствіе. Эталондъ успъль бъжать. Ла-Барръ быль арестованъ. Павшее на нихъ подозръніе относительно порчи распятія не подтвердилось на слъдствіи, но было доказано, что юноши непочтительно отзыванся не подтвердилось на слъдствіи, но было доказано, что юноши непочтительно отзыванся на промене н вались о церкви и духовенствъ, знали наизусть отрывки изъ «Пюсель» и раскланивались— «шутя», какъ показалъ на до-просъ Ла-Варръ,—предъ столомъ, на которомъ были разложены преслѣдуемыя книги, въ томъ числѣ «Философскій словарь» Вольтера. Этихъ-то дѣтскихъ преступленій было достаточно въ глатера. Этихъ-то дѣтскихъ преступленій было достаточно въ глазахъ судей, чтобы приговорить Ла-Барра, во-первыхъ, къ пыткѣ съ цѣлью полученія указаній на виновниковъ порчи распятія, затѣмъ—къ казни отцеубійцъ: сожженію живымъ послѣ предварительнаго вырѣзанія языка. Къ тому-же приговоренъ заочно и Эталондъ. Мужественно вынесъ Ла-Барръ ужасныя пытки, никого не назвавши. Казнь надъ нимъ была совершена лишь съ тѣмъ смягченіемъ, что тѣло было брошено въ огонь послѣ обезглавленія. Вся читающая Европа содрогнулась отъ ужаса и негодованія при извѣстіи объ этой казни. У несчастнаго мальчика были безчисленные сообщники. Среди французскаго дворянства, къ которому принадлежаль онъ, почти не было невинныхъ въ тѣхъ преступленіяхъ, за которыя онъ погибъ. Юноша только подражалъ окружающимъ.

«Я стыжусь принадлежать къ этой націи обезьянъ, такъ часто

превращающихся въ тигровъ», пишетъ Вольтеръ д'Аламберу при извъстіи о казни. «Нътъ, теперь не время шутить, остроуміе неумъстно на бойнъ... И нація дозволяетъ это!... Парижане поговорятъ немного и идуть въ комическую оперу... Я плачу о дътяхъ, у которыхъ вырываютъ языки. Я—больной старикъ, митъ это простительно». Друзья совтуютъ Вольтеру не вмтшиваться въ это дъло. Его «Словарь» брошенъ въ костеръ вмтстъ съ тъломъ казненнаго. Въ парламентскихъ сферахъ поговариваютъ, что онъ виновитье Ла-Барра, что его-то сочиненія и развращаютъ Францію. Вольтеръ и самъ былъ испуганъ вначалть и подумывалъ о переселеніи во владтнія Фридриха ІІ; но это не помтшало ему проявить самую нъжную заботливость объ Эталондт и знакомить Европу, путемъ печати, со всти отвратительными подробностями процесса и казни въ Аббевилт. Въ 70-хъ годахъ Вольтеръ дълалъ попытки добиться пересмотра дъла, но безуспъшно. Лишь при республикъ былъ отмтененъ этотъ ужасный приговоръ. ный приговоръ.

принимансь хлопотать за тёхъ или другихъ жертвъ неправосудія, Вольтеръ, съ одной стороны, всей душой возмущался именно данной несправедливостью и сочувствовалъ даннымъ пидамъ, но въ то-же время онъ имѣлъ въ виду и общее положеніе дѣлъ. Борьба съ отдѣльными парламентами за отдѣльныя жертвы, которыхъ онъ старался вырывать изъ ихъ рукъ, сама собою превратилась у него въ болѣе общую борьбу за реформу судопропзводства. Пытка ординарная и экстраординарная была тогда еще въ полной силѣ при слѣдствіи. Приговоры не мотивировались. Судопроизводство было тайное. Должности судей продавались. Въ различныхъ провинціяхъ дѣйствовали различные законы. Широко примѣняемая смертная казнь осложнялась колесованіемъ, обрубаніемъ членовъ и другими мученіями. Вывали еще и сожженія. Внимательно вникая нѣсколько лѣтъ подъ рядъ во всѣ подробности этихъ средневѣковыхъ ужасовъ, Вольтеръ проникся къ нимъ величайшей ненавистью. Когда въ 1764 году вышло произведеніе Беккаріа «О преступленіяхъ и наказаніяхъ», защитникъ Каласовъ радостно привѣтствовалъ такого сильнаго союзника. Онъ написалъ свое первое сочиненіе противъ казни Ла-Барра въ формѣ пославія къ Беккаріа, а поздиѣе составилъ комментаріи на его знаменитое произведеніе.

Всѣ эти судебные ужасы продѣлывали парламенты. Они же

преследовали книги и писателей. Состоя въ большинстве изъ янсенистовъ и оставшись после изгнанія іезунтовь, въ 1762 г., господами ноложенія, они скоро оказались хуже іезунтовъ: и нетерпимы, и безжалостны. Написанная Вольтеромъ «Исторія парламента» довольно безпристрастна, но далеко не лестна для этого учрежденія. Онъ находиль, что если парламенты и ограничивають королевскую власть, то лишь въ хорошемъ, мёшая необходимымъ реформамъ и развитію духа терпимости, къ которому гораздо склонне ихъ высшая знать, составляющая дворъ и вліяющая на королей. «Вы правы, —писаль Вольтеръ д'Аламберу, —возставая противъ знати и ея льстецовъ; но знатные люди покровительствуютъ при случат; они презираютъ ханжество и не любятъ преследовать философовъ. Что же касается до вашихъ парижскихъ петантовъ, купившихъ свои должности, до этихъ грубыхъ буржуа, полу-фанатиковъ, полу-глупцовъ, то эти не способны ни на что, кромѣ гадостей».

Поэтому, когда въ 1771 году канцлеръ Мопу остановилъ

Поэтому, когда въ 1771 году канцлеръ Мопу остановилъ дъйствія парижскаго парламента и предприняль въ то же время нъкоторыя—правда незначительныя—судебныя реформы, Вольтеръ оказался на сторонъ Мопу и въ противоръчіи съ общественнымъ мнъніемъ поддерживавшимъ парламентъ.

Подъ конецъ жизни, въ семидесятыхъ годахъ, фернейскій патріархъ взять на себя также защиту несчастныхъ крфпостныхъ, жившихъ на земляхъ монастыря Сенъ-Клодъ. До нихъ дошли въсти о существованіи неподалеку отъ нихъ такого человъка, котораго боятся даже монахи, и они обратилсь за защитой къ Вольтеру. Монастырь Сенъ-Клодъ сохраняль еще въ то время уже исчезнувшее въ большинствъ французскихъ провинцій право наслѣдованія имущества, остававшагося послѣ смерти кого либо изъ живущихъ на его земляхъ. Вольтеръ затѣялъ дѣло, но его хлопоты пе увѣнчались успѣхомъ. Безансонскій парламентъ, на разсмотрѣніе котораго поступила жалоба крестьянъ, подтвердиль права монаховъ. Тѣмъ не менѣе поднятая агитація, обобщившаяся подъ перомъ Вольтера въ агитацію противъ остатковъ крѣпостного права вообще, не пропала даромъ, подготовляя умы къ его отмѣнѣ. Нѣсколько удачнѣе были старанія владѣльца Фернея объ освобожденіи своихъ сосѣдей, обитателей узкой полосы земли между Юрскими горами и Женевскимъ озеромъ, отъ дѣйствія отяжной системы взиманія налоговъ. При министерствѣ Тюрсо сосѣди Вольтера были, за опредѣленный денежный взносъ,

избавлены отъ генеральной фермы съ ея разнообразными поборами и многочисленными агентами. И здѣсь, какъ вездѣ, частная защита перешла у Вольтера въ общую агитацію противъ того зда, отъ котораго вмѣстѣ съ обитателями даннаго клочка земли страдало большинство французскаго населенія. Когда Вольтеръ купилъ Ферней, эта деревенька состояла изъ

Когда Вольтеръ купилъ Ферней, эта деревенька состояла изъ 8 хижинъ, въ которыхъ нъсколько крестьянскихъ семей влачило самое жалкое существованіе. Въ послѣдніе годы его жизни Ферней насчитываль уже 1200 жителей и представляль собою цвътущее мъстечко, ему одному обязанное и своимъ существованіемъ, и благосостояніемъ. Населеніе Фернея составилось изъ переселенцевъ, для которыхъ Вольтеръ строилъ дома, сдавая ихъ за небольшую плату, прекращавшуюся съ его смертью. Онъ-же даваль имъ денегъ на обзаведеніе и устранваль черезъ свои связи широкій сбытъ для ихъ продуктовъ—главнымъ образомъ часовъ. Часовщиками были по большей части переселенцы изъ Женевы, потомки французскихъ эмигрантовъ, составлявшіе въ этомъ городѣ нисшій безправный слой населенія. Они сдѣлали попытку добиться правъ женевскихъ гражданъ, были побъждены и во множествѣ выселились въ гостепріимно открытый для нихъ Ферней.

Первоначальная дружба съ женевскимъ правительствомъ, такъ охотно «приходившимъ объдать» въ Делисъ, оказалась непрочной. Первымъ облачкомъ явилось высказанное Вольтеромъ убъжденіе, что казнь Сервета была просто убійствомъ, а Кальвинъ—жестокнить изувъромъ. Театръ, открытый всъмъ желающимъ и неудержимо привлекавшій женевскую молодежь, тоже причиняль немало безпокойства властямъ кальвинистскаго города. Затъмъ въ начавшихся гражданскихъ смутахъ маленькой республики хотя Вольтеръ и пытался держать нейтралитетъ, приглашая на объды представителей объихъ ссорящихся партій, но подъ рукою давалъ совъты оппозиціи. Все это вызывало неудовольствіе противъ Вольтера и заставило его оканчательно промънять Делисъ на Ферней, постепенно завоевавшій всъ его симпатіи.

Особенно гордился владёлець Фернея тёмь, что въ этомъ мёстечкё съ населеніемь, смёшаннымь изъ католиковь и протестантовь, не было и тёни религіозной вражды. Наобороть,—протестанты помогали католикамь украшать ихъ религіозные праздники и почтительно присутствовали на этихъ праздникахь,

а католики отъ души благодарили ихъ за участіе, вмѣсто того, чтобы гнать и преслѣдовать, какъ въ другихъ мѣстахъ. Это обстоятельство подтверждало въ глазахъ Вольтера его мнѣніе, что нисшіе классы будуть терпимы, какъ только высшіе, вмѣсто того, чтобы, въ лицѣ духовенства, разжигать религіозную вражду, будуть подавать имъ примѣръ терпимости. Выстроивъ въ Фернеѣ новую церковь, вмѣсто почти развалившейся старой, которую онъ тамъ засталъ, Вольтеръ посвятилъ ее одному Богу, вѣра въ Котораго объединяетъ всѣ вѣроисповѣданія. Показывая церковь посѣтителямъ Фернея, онъ обращалъ ихъ вниманіе на то обстоятельство, что это едва-ли не единственный во Франціи храмъ, посвященный Богу, а не тому или другому святому.

Роль хозяйви дома, сперва въ Делисѣ, а затѣмъ въ Фернеѣ, играла поселившаяся у Вольтера г-жа Дени—та самая племянница, которая была арестована съ нимъ во Франкфуртѣ. Вольтеръ сдѣлалъ ее своей наслѣдницей и не упускалъ случая въ письмахъ къ друзьямъ хвалить какъ ее самое, такъ и ея драматическій талантъ. Но иначе отзываются о ней почти всѣ знакомые Вольтера, которымъ случается упомянуть о племян-

знакомые Вольтера, которымъ случается упомянуть о племянницѣ знаменитаго писателя въ своихъ письмахъ или воспоминиць знаменитаго писателя въ своихъ письмахъ или воспоминаніяхъ. Ее изображаютъ недалекой, тщеславной, эгоистичной женщиной. «Она была еще сносна, пока не возымъла, въ качествъ племянницы Вольтера, претензій на философію и остроуміе», пишетъ о ней одна дама. Всѣ три секретаря Вольтера, оставившіе о немъ воспоминанія, сходятся въ похвалахъ ему и въ отвращеніи къ его племянницѣ. Въ 1760 г. онъ пріобрѣль себѣ пріемную дочь, взявъ на воспитаніе шеснадцатилѣтнюю родственнецу Корнеля, находившуюся въ самомъ бѣдственномъ положеніи. Старикъ быстро привязывается къ веселой, ласковой дѣвочкѣ, и самъ, не смотря на множество занятій, принимается учить ее, начиная съ чистописанія и грамматики. «У меня множество дѣлъ нарукахъ,—пишетъ онъ д'Аржанталю,—но самое трудное изъ нихъ — ознакомить съ грамматикой мадмуазель Корнель, которая не чувствуетъ ни малѣйшаго расположенія къ этой божественной наукѣ».

Онъ обезпечиль за своей воспитанницей значительное состояніе и черезъ три года выдаль ее замужъ, оставивъ молодыхъ жить у себя въ Фернев. «Я самъ пріобрёлъ себе пару детей, въ которыхъ отказала мнё природа», радуется онъ въ письмахъ къ друзьямъ. Потомъ пошли и внучата. Съ каждымъ годомъ недавно пустынный Ферней все болже и болже оживлялся. Личность Вольтера привлекала въ него многочисленныхъ гостей. Когда изъ Парижа прівзжали артисты: знаменитая актриса Клеронъ и еще болже знаменитый Лекень—когда-то скромный ученикъ Вольтера—въ Фернев наступалъ шумный праздникъ. Давалисъ спектакли, на которые публика собиралась со всей окрестности. Послв представленія фернейстій патріархъ угощалъ зрителей ужиномъ на сто — иногда даже на триста приборовъ, а послв ужина начинались танцы. Кромъ друзей-артистовъ, прівзжали также друзья-писатели и единомышленники: д'Аламберъ, Мармонтель, Дамилявиль, г-жа де-Сенъ-Жюльенъ, Тюрго, аббатъ Морелле и другіе. Лагарпъ, тогда еще молодой и бёдный, прожилъ въ Фернев нёсколько лётъ вмёств со своей женой.

изть вместе со своей женой.

Чтобы действовать на общественное миене изъ такого отдаленнаго уголка, какъ Ферней, чтобы всегда знать съ точностью, каково настроеніе Парижа, какіе вопросы стоять тамъ на очереди, необходимо было поддерживать самую деятельную переписку съ парижскими друзьями. Главными корреспондентами Вольтера были д'Аламберъ, д'Аржанталь, Дамилявиль... Последній быль чрезвычайно полезенъ Вольтеру—да и не ему одному—также темь, что, служа въ администраціи, имель право по своей должности прикладывать печать генеральнаго контролера ко всёмъ письмамъ и пакетамъ, выходившимъ изъ его бюро, и широко пользовался этимъ правомъ въ интересахъ своихъ друзей. Тайна писемъ въ то время не соблюдалась во Франціи, а почта чуть не ежедневно приносила въ Ферней письма и рукописи, требовавшія тайны.

Вольтеръ вель изъ Фернея пеятельную переписку также со

писи, требовавшія тайны.

Вольтеръ велъ изъ Фернея дѣятельную переписку также со многими коронованными особами и ихъ родственниками. Съ Фридрихомъ П переписка возобновилась еще во время семилѣтней войны, когда королю приходилось такъ илохо, что онъ подумывалъ о самоубійствѣ и даже выразилъ свои думы въ стихотвореніи. Не смотря на ссору, какъ Вольтеръ, такъ и самъ Фридрихъ продолжали очень интересоваться другъ другомъ и собирать одинъ о другомъ самыя подробныя свѣдѣнія. Узналъ Вольтеръ и о мрачныхъ намѣреніяхъ своего «Люка», какъ звалъ онъ теперь бывшаго «Соломона сѣвера», по имени жившей у него въ Делисѣ злой обезьяны, въ которой находилъ сходство съ Фридрихомъ. Въ письмѣ къ маркграфинѣ Байрейтской, люби-

мой сестръ прусскаго короля, Вольтеръ выразиль безпокойство о судьбъ своего бывшаго друга. Та сообщила письмо брату и фридрихъ не замедлиль самъ написать Вольтеру, приложивши къ письму и знаменитое стихствореніе. Въ своемъ отвътъ бывшій учитель старается разсъять мрачныя мысли короля; переписка снова завязывается и тянется съ небольшими перерывами до самой смерти старшаго изъ корреспондентовъ. Это еще не значитъ, что Вольтеръ забылъ франкфуртскую исторію. Въ первыхъ письмахъ онъ конечно не упоминалъ о ней, но какъ только одержанныя побъды разогнали мрачныя мысли его корреспондента, онъ началъ время отъ времени попрекать его за вынесенныя обиды. Тотъ съ своей стороны, не оправдывая подробностей поведенія Фрейтага, твердо стояль на томъ, что Вольтеру только потому такъ легко сошли съ рукъ его поступки съ нимъ, Фридрихомъ, что онъ имъль дъло съ человъкомъ, влюбленнымъ въ его талантъ. Не смотря однако на эти взаниные упреки, ихъ переписка снова приняла постепенно и до конца сохранила самый дружескій характеръ.

Много удовольствія Вольтеру и много пользы той массъ ницъ, заботы о которыхъ онъ бралъ на себя, доставили также

его русскія отношенія. Они начались еще—правда, чисто оффиціальныя— при императрицѣ Елизаветѣ, поручившей Вольтеру, по совѣту Шувалова, написать исторію Петра Великаго. Прекратившись со смертью Императрицы, они снова возобновляются при Екатеринь, но имъють уже другой характеръ. Новая Императрица—усердная читательница Вольтера, поклонница его таланта. Она пишетъ ему простыя, любезныя, иногда шутливыя и остроумныя письма. А онъ въ полномъ восторъв отъ ея ума, отъ наказа, отъ религіозной терпимости, которой нѣтъ еще во Франціи и которую она водворитъ въ своей обширной Им-періи. Онъ осыпаетъ ее похвалами, и Екатерина пишеть ему, что «проситъ его очень серьезно, не хвалить ее прежде, чъмъ она этого заслужитъ». Но эти похвалы не лесть, во всякомъ случав-не одна лесть съ его стороны. Онъ также усердно хвалить русскую Императрицу людямь, настроеннымь очень враждебно противъ нея, напримъръ герцогинъ де-Шуазель, женъ министра, который могъ гораздо больше сдълать ему добра или зла, чъмъ сама Екатерина. «Я—ея рыцарь,—пишетъ Вольтеръ другой недоброжелательницъ Екатерины, г-жъ дю-Деффанъ,— и готовъ защищать ее противъ цълаго свъта... Я увъренъ,

что ея мужъ не сдълаль бы ни одного изъ тъхъ великихъ что ея мужъ не сдълаль оы ни одного изъ тёхъ великихъ дѣлъ, которыя ежедневно совершаетъ моя Екатерина». Онъ гордился ею, она его—его русская Императрица, его Екатерина. Свое пристрастіе къ ней онъ распространяетъ и на русское дворянство и утверждаетъ, что «открытія Ньютона стали катехизисомъ дворянства Москвы и Петербурга». Съ своей стороны Екатерина II очень охотно исполняетъ его желанія, и притомъ въ гораздо большихъ размѣрахъ, чѣмъ онъ разсчитываетъ. Она покупаетъ нѣсколько сотъ выдѣланныхъ въ Фернеѣ часовъ, чтобы поддержать пріютившихся подъ покровительствомъ Вольтера, женевскимъ переселенцевъ и шелю участвуетъ во всячтобы поддержать приотившихся подъ покровительствомь вольтера женевскимъ переселенцевъ, и щедро участвуетъ во всякихъ пожертвованіяхъ въ пользу то тѣхъ, то другихъ несчастныхъ, заботу о которыхъ беретъ на себя Вольтеръ. Послѣ смерти великаго писателя она покупаетъ у г-жи Дени его библіотеку вмѣстѣ съ нѣкоторыми рукописями и письмами. «Чувствительныя души,—пишетъ она г-жѣ Дени,—при видѣ этой библіотеки всегда будутъ вспоминать, что этотъ великій человѣкъ сумѣлъ внушить человѣчеству то всеобщее доброжелательство, которымъ дышатъ всѣ его произведенія...»

Вольтеръ зачислялъ также въ партію «Философовъ» коро-лей датскаго, шведскаго и польскаго и находился въ перепискъ

ней датскаго, шведскаго и польскаго и находился въ перепискъ со многими нъмецкими принцами и принцессами, изъ которыхъ, послъ рано умершей маркграфиии Вайрейтской, всего больше дорожилъ дружбой герцогини Саксенъ-Готской.

Въ іюлъ 1766 года побывалъ у Вольтера герцогъ Брауншвейгскій, тотъ самый племянникъ Фридриха II, который болье четверти въка спустя командовалъ прусскими войсками въ коалиціонной арміи, шедшей на усмиреніе революціи, и который своимъ оскорбительнымъ манифестомъ такъ сильно содъйствовалъ патріотическому порыву, спасшему Францію. Въ 1766 г. будущій вождь реакціп былъ вольнодумцемъ. Не за долго до его визита Вольтеръ узналъ о казни Ла-Варра и, весь поглощенний жалостью и негодованіемъ, успълъ внушить свои чувства гостю и воснользовался этимъ для своихъ цълей. Онъ услогостю и воспользовался этпиъ для своихъ цълей. Онъ условился съ герцогомъ, что наиншетъ ему рядъ писемъ «О людяхъ, обвинявшихся въ томъ, что дурно отзывались о религи», а потомъ эти письма попадутъ невзначай въ печать. Времена были опасныя, но нельзя-же преследовать человека за опубликованныя безъ его ведома частныя письма къ особе королевскаго дома.

Въ эти поздніе года своей жизни Вольтеръ работаль, какъ сообщаєть его секретарь Ваньеръ, часовъ по 18 въ сутки. Спаль онъ очень мало и, случалось, будиль по ночамь секретаря, чтобы продиктовать ему пришедшія въ голову мысли. Зато большую часть дня онъ работаль—читаль или диктоваль—лежа въ постели. При мальйшей бользни—дъйствительной или кажущейся—онъ по нъскольку дней и даже недъль совсьмъ не одъвался и не выходиль изъ комнаты, но работать не переставаль. Въ работь онъ быль очень нетерпъливъ. Разъ начавши, изо всъхъ силь спышиль кончать и сейчасъ же печатать если не было къ тому особыхъ препятствій. При ченталь чавши, изо всёхъ силъ спёшилъ кончать и сейчасъ же печатать, если не было къ тому особыхъ препятствій. При усиленной работё онъ поддерживаль свои силы громаднымь—чашекъ по 15—20 въ день—количествомъ кофе, къ которому привыкъ съ давнихъ поръ. Опредёленныхъ часовъ для ёды, какъ и для сна, у него не было: ѣлъ, когда захочется и вообще очень мало. Здоровье его никогда не было цвётущимъ. «Я родился убитымъ», возражалъ онъ знакомымъ, которые говорили ему, что онъ убиваетъ себя своимъ образомъ жизни. Но худой, какъ скелетъ, съ необычайно блестящтми до самой смерти глазами, онъ почти никогда не хворалъ на столько, чтобы прекращать занятія. «Желчь и постоянно раздраженные нервы были, есть и будутъ вёчными причинами его болѣзней», говорилъ докторъ Троншенъ, лечившій Вольтера въ первые годы его поселенія близъ Женевы. «Я не знаю никого, кто былъ бы умнёе Троншена и говорилъ дучше его», восхищался паціентъ своимъ близъ Женевы. «Я не знаю никого, кто быль бы умите Троншена и говорилъ лучше его», восхищался паціенть своимъ докторомъ. Но докторъ не платилъ ему тою же монетой. Спокойному, уравновъшенному Троншену не нравилась эта безконечно нервная и вовсе неуравновъшенная натура. «Его нравственное состояніе было такъ неестественно, такъ искажено съ самаго дътства, что въ настоящее время все его существо представляеть собою нъчто искусственное и ни на что не похожее», писалъ Троншенъ Жанъ Жаку Руссо.

По признанію своихъ друзей, Вольтеръ дъйствительно не походилъ ни на что или върнъе ни на кого, но они вкладывали въ подобный отзывъ совершенно противоположное чувство. «Какъ громадно разстояніе между однимъ человъкомъ и другими!» восклицаетъ д'Аламберъ, описывая Фридриху II тотъ взрывъ хохота, которымъ привътствовалъ Парижъ сказку «Бълый быкъ», написанную 80-ти-лътнимъ Вольтеромъ. Въ ней дъйствительно такъ и бъетъ ключемъ самое веселое и добродуш-

ное остроуміе. Сюжеть имѣеть нѣкоторое отношеніе къ предмету постоянныхь занятій Вольтера—Библіи, но сравнительно самое безобидное. Въ сказкѣ фигурирують одни библейскія животныя: быкъ Навухудоносоръ, змѣй, китъ, Валаамова ослица, а изъ людей одна Эндарская волшебница, которая пасеть всѣхъ этихъ звѣрей. Особенно хорошъ змѣй. Онъ обладаетъ самой благородной и выразительной физіономіей, въ его осанкѣ много достоинства, а по манерамь—это придворный маркизъ. Онъ чрезвычайно любезенъ съ дамами и не можетъ отказать имъ ни въ чемъ рѣшительно. Отсюда-то — увѣряетъ змѣй — и пошла про него дурная слава. Вольтеръ вообще считалъ змѣй оклеветанными животными и не упускалъ случая замолвить за нихъ мимоходомъ доброе слово.

Въ разговорахъ Вольтеръ былъ до самой смерти положительно виртуозомъ. Многіе изъ современниковъ утверждаютъ, что остроуміе, живость и мѣткость его рѣчи превосходили все имъ написанное. Но въ Фернеѣ онъ не былъ щедръ на разговоры. Только самымъ любимымъ или особенно интереснымъ гостямъ удѣлялъ онъ по нѣскольку часовъ послѣ поздняго обѣда, остальнымъ же показывался на самое короткое время, а часто и вовсе не показывался, ссылаясь на нездоровье. Тогда люболытные, явившіеся посмотрѣть на знаменитаго человѣка, должны были довольствоваться обществомъ его племянницы или отца Адама, іезунта, пріютившагося у Вольтера послѣ изгнанія изъ Франціи членовъ этого ордена. Но не отъ всѣхъ посѣтителей легко было отдѣлаться, и иные англичане оказывались очень упорными. «Скажите ему, что я умеръ», распорядился хозяинъ Фернея относительно одного англичанина, желавшаго непремѣно видѣть его, хотя бы и больного. Слуга возвратился съ извѣстіемъ, что англичанинъ не хочеть уйти, не поклонившись его тѣлу.— «Тѣло тотчасъ же послѣ смерти унесъ дъяволь», велѣлъ передать Вольтеръ назойливому посѣтителю.

машними, онъ однако нервамъ. Но, вспыливши на кого нибудь изъ прислуги, онъ часто въ тотъ же день старался загладить ръзкія слова и въ извиненіе ссылался на свою бользнь.

Въ последние годы, кроме раздраженныхъ нервовъ, ему все чаше и чаще давала себя чувствовать давно начавшаяся бользань мочевого пузыря. Несколько разъ случались съ нимътакже обмороки.

Года за три до смерти Вольтерь опять пріобрёль себё дочь, вмісто переселившейся въ Парижъ племянницы Корнеля. Еще въ шестидесятыхъ годахъ онъ спасъ отъ разорінія своихъ сосідей дворянь де-Красси, выкупивши ихъ заложенное имініе, чуть было не попавшее въ руки іезуитовъ. Съ тіхъ поръ де-Красси и ихъ близкіе родственники де-Варикуры были своими пюдьми въ Фернев. Въ старинныхъ, но бідныхъ дворянскихъ семьяхъ было въ обычав отдавать дівушекъ въ монастырь. Безъ приданаго трудно сділать равную по рожденію партію. Молоденькой, умной и красивой дівушкі де-Варикуръ предстояла такая судьба. Она покорилась семейному рішенію, но не скрывала, что не чувствуетъ призванія. Вольтеръ избавиль ее отъ монастыря, взявь къ себі на тіхъ же условіяхъ, какъ когда то Марію Корнель. Дівушка ніжно ухаживала за больнымъ старикомъ, старалась предупредить всякое его желаніе. «Веше е воппе» прозваль онъ ее. Въ 1777 г. онъ выдаль ее замужъ за маркиза де-Виллетъ, своего любимца и горячаго послівдователя, очень бурно проведшаго первую молодость, но обіщавшаго остепениться. Молодые собирались въ Парижъ, гдіт де-Виллетъ иміть собственный домъ.

Между темъ со вступленіемъ на престоль Людовика XVI времена настали болье либеральныя. Изъ Парижа писали, что Вольтеру нечего опасаться непріятностей со стороны правительства. Г-жа Дени, скучавшая въ Фернев, настанвала на переселеніи въ Парижъ. Вольтеръ долго колебался, но въ началь 1778 года рышился на непродолжительную повздку. Совсымъ разстаться со своимъ Фернеемъ и его обитателями онъ не разсчитывалъ. Отъвздъ былъ назначенъ на 5-е февраля. Племянница и де-Виллеты увхали раньше. Жители Фернея со слезами провожали старика, не надъясь на него возвращеніе. Они не ошиблись, а скоро потомъ имъ пришлось оплакивать и свое, имъсозданное, благосостояніе.

Вольтеръ вхаль со своимъ вврнымъ Ваньеромъ, который быль противъ повздки, опасаясь за здоровье старика. Последній быль очень весель, шутиль и смешиль дорогой своего недовольнаго спутника. На парижской заставе, на вопросъ, неть ли съ ними контрабанды, онъ заявиль, что неть никакой, кроме его собственной особы.

Вольтеръ остановился въ отелъ де-Виллетъ. Онъ быль такъ бодръ, или върнъе возбужденъ, что, не отдохнувши и часу съ-

дороги, отправился пѣшкомъ къ д'Аржанталю. Здѣсь первое полученное имъ извѣстіе было о смерти Лекена. Вольтеръ заплакаль. Потеря сравнительно молодого друга вызвала въ немътяжелое предчувствіе.

Выстро разнесся по Парижу слухъ о прівздв Вольтера, и многочисленные посвтители наполнили салонъ Виллетовъ, который уже не пуствль до самаго конца. Вольтеръ всвхъ принималь, знакомыхъ и незнакомыхъ, и находиль для всякаго какую нибудь любезную, часто остроумную фразу, которая тотчасъ-же разносилась по всему городу. Когда онъ выходиль на улицу, его провожала толпа и не умолкали привътственные крики. Матери показывали его дътямъ. Оказалось, что самымъ извъстнымъ изъ его дълъ была защита Каласа. О ней знали даже безграмотныя старухи. Вольтеру была пріятна такая извъстность. Его писательская слава была давно незыблема, но враги продолжали чернить его, какъ человъка, а защита Каласа была дъломъ именно человъка съ горячимъ сердцемъ, способнымъ биться изъ за чужого страданія.

Вся эта слава, безчисленные посътители, шумъ и оваціи радовали Вольтера, возбуждение заглушало чувство усталости. Но докторъ Троншенъ, хорошо изучившій его въ Женевѣ, а теперь встрѣтившійся съ нимъ въ Парижѣ, совѣтовалъ ему какъ можно скорѣе возвращаться въ Ферней. «Старыхъ деревьевъ—говорилъ онъ—не пересаживаютъ, если не хотятъ, чтобы они засохли». И старое дерево не замедлило почувствовать послѣдствіе пересадки. У него начали пухнуть ноги, затъмъ открылось кровохарканіе. Докторь уложиль его въ постель и запретиль говорить и принимать посттителей, но это запрещеніе часто нару-шалось. Г-жа Дени, возненавидъвшая Троншена за настоятельные шалось. Г-жа Дени, возненавидъвшая Троншена за настоятельные совъты возвратиться въ Ферней, постаралась удалить его отъ больного. На этотъ разъ однако Вольтеръ оправился и 30-го марта побываль въ академіи, гдъ его приняли съ большимъ почетомъ. Но величайшее торжество, настоящій аповеозъ, ждалъ его въ театръ, куда онъ отправился въ тотъ же вечеръ. Давали «Иренъ», послъднюю очень слабую трагедію Вольтера, но вся публика смотръла только на него и ему апплодировала. На сценъ вънчали его бюстъ, а въ ложъ его самого — давровыми вънками. «Меня задушатъ подъ цвътами», говорилъ Вольтеръ. Когда онъ уходилъ, вся публика, почтительно разступаясь передъ нимъ, стремилась хоть только дотронуться до его одежды и затъмъ всей массой провожала его до дому. всей массой провожала его до дому.

Ваньеръ между тімъ умоляль его возвратиться въ Ферней. «Если бы онъ убхалъ, то навърное прожиль бы еще літь 10», говорить онъ въ своихь воспоминаніяхь и обвиняеть гъм. Дени, сопротивлявшуюся отъбъзду, чуть не въ убійствъ Вольтера. Но не одна эта старая эгоистка повліяла на рішимость Вольтера остаться въ Парижт. Этому сильно содійствовала также вкадемія, набравшая его своимъ директоромъ на слідующую четверть года. Вольтеръ хотіль однако хоть на время съйздить въ свой Ферней, чтобы устроить тамъ діла колоніи. Уже назначенъ быль день отъбъзда, когда знаментому писателю передади о наміреніе когда либо возвращаться въ Парижъ. Тогда онъ рішиль остаться. Въ Ферней быль отправленъ Ваньеръ за нужными бумагами и вещами. Покончивъ съ мыслями объ отъбъздъ, Вольтерь съ жаромъ принялся за исполненіе своихъ обязанностей директора академіи. Онъ предложиль ей составить словарь по новому плану, который состоять въ томъ, чтобы прослідить исторію каждаго слова и отмітить различные оттілки смысла, которые принимало оно въ различние віжа. Эта мысль очевидно давно занимала его, такъ какъ даже въ своемъ «Философскомъ словаръ», преслідовавшемь совсімь иным ціли, онъ отмічаеть для вікоторыхъ словь различные смыслы, какіе они иміли прежде. Раздавши академикамъ каждому по букві, онъ взяль себі А и, чтобы поощрить къ труду своихъ лізнивыхъ сочленовъ, горячо приниялся за работу. Возбужденіе скрывало отъ него самого дійствительный размірь его силь, но за работой на него стала нападать сонливость, которую онъ прогналь своимь обмічнымъ средствомъ —больнимъ количествомъ кофе. Но на этотъ разъ прогнанный сонъ уже не возвращался боліе, не смотри на сильную усталость. Противъ безсонницы онъ прибъть къ опіуму и въ негерпіни нісколько разъ повторяль пріемы, такъ накъ первые не подійствовали. Онъ впаль наконець въ полубезсовнательное состояніе, изъ котораго очнулся съ стращиними болями въ области пузиря. Позванный по настоянію больного Троншенъ нашель его безнадежнымъ. Передавая въ письмі къ брату тяжельна впечатлівнія послідникъ свидавній съ Вольте

знаменитаго доктора основалась впоследствии легенда о страже чертей и ада, обуявшемъ Вольтера нередъ смертью. Но Троншенъ ни слова не говоритъ о страже ада, а лишь о страшномъ нежеланія больного разставаться съ жизнью. Онъ то высказываль ему жгучее раскаяніе въ томъ, что не уёхаль по его совету, то спрашиваль Троншена, не можеть ли онъ спасти его, и толковаль о словаре, надъ которымъ ему надо работать.

спасти его, и толковать о словарѣ, надъ которымъ ему надо работать.

Эти жалобы понятны. Вольтеръ такъ любилъ работать и судьба почти до конца сохранила ему во всей силѣ его громадную способность къ труду. Д'Аламберъ, описывая Фридриху II послѣдніе дни Вольтера, тоже говоритъ о сожалѣніяхъ больного о томъ, что не уѣхалъ изъ Парижа, но, по словамъ д'Аламбера, умирающій въ общемъ былъ твердъ и спокоенъ въ тѣ недолгіе промежутки, когда приходилъ въ сознаніе. Въ одинъ изъ такихъ промежутковъ, за З дня до смерти, онъ продиктоваль свое послѣднее письмо къ молодому Лалли, сыну генерала, казненнаго за государственную измѣну, въ которой былъ невиненъ. При помощи Вольтера сынъ добивался и добился наконецъ отмѣны приговора, и Вольтеръ ноздравлялъ его съ этой побѣдой. Онъ умеръ 30-го мая въ 11 часовъ ночи. Во избѣжаніе отказа въ погребеніи, Вольтеръ еще въ мартѣ, во время первой болѣзни, исповѣдался у одного аббата, который удовольствовался простымъ заявленіемъ больного, что онъ проситъ у Вога прощеніе, если чѣмъ погрѣшилъ противъ первки. Вольтеръ находилъ, что аббатъ если и не уменъ, то очень добрый человѣкъ, и за нѣсколько дней до смерти опять послалъ за нимъ. Но доброму аббату сильно досталось отъ его начальства за то, что онъ не потребовалъ отъ Вольтера формальнаго признанія главнѣйшихъ догматовъ церкви. Поэтому онъ явился теперь не одинъ, а съ приходскимъ священникомъ, который и началъ допросъ. «Оставъте меня умереть спокойно», отвъчалъ больной и умеръ, не получивши отпущеніе. На этомъ основаніи парижское духовенство не дозволило хоронить его тѣло. Племянникъ Вольтера, аббатъ Миньо, ночью увезъ своего мертваго дядю, подъ видомъ больного, въ Шампань, въ свое аббатство, и тамъ со всевозможной поспѣшностью похорониль его подъ плитою монастырской церкви. Едва окончилась церемонія,—пришло запрещеніе хоронить преступное тѣло, но было уже поздно.

Прошло 13 лѣтъ. Власть духовенства исчезла. Монастырь, гдъ лежали останки Вольтера, поступалъ въ продажу въ качествъ національнаго имущества. Объ этомъ заговорили въ Парижъ, и національное собраніе постановило перенести тъло великаго борца за свободу мысли въ Парижъ, въ церковь Св. Женевьевы, преврашенную въ Пантеонъ великихъ людей Франціи.

На парадной колесниць, встрычаемой и провожаемой по дорогь всымь окрестнымь населениемь, гробъ Вольтера прибыль въ Парижъ 10 іюля 1791 года. Онь быль поставлень на площади Бастиліи на подножій, сложенномъ изъ камней бывшей крыпости, а на другой день со всей пышностью и энтузіазмомъ народнаго торжества перенесень въ Пантеонь.

Прошли еще десятки лътъ. Наступила реставрація. Пантеонъ сталъ снова церковью Св. Женевьевы: гробы Вольтера и Руссо были снесены въ подвалъ. Но уже тогда ходили слухи, что эти гробы пусты, что тъла двухъ великихъ людей были предварительно выброшены въ сорное мъсто.

Тъмъ не менъе въ 1830 году, когда церковь стала снова Пантеономъ, гробы безъ всякаго осмотра ихъ содержанія были поставлены на прежнее мъсто.

Наконецъ, въ 1864 году, наслъдники Виллета принесли въ даръ націи сердце Вольтера, хранившееся въ отдъльномъ сосудъ. Было ръшено присоединить это сердце къ тълу въ гробницъ Пантеона, снова ставшаго церковью и зависъвшаго отъ парижскаго архіепископа. Когда къ архіепископу Дарбуа обратились за дозволеніемъ, онъ отвътилъ, что сперва слъдуетъ удостовъриться, есть ла что въ гробницъ, такъ какъ, насколько ему извъстно, она давно пуста.

Объяснение этого тайнственнаго исчезновения мертвыхъ костей находится въ сообщени Лакруа, опубликовавшаго слышанный имъ разсказъ Пюиморена о томъ, что произошло одной майской ночью 1814 года. Съ молчаливаго разрешения властей, несколько благочестивыхъ господъ — Пюиморенъ въ ихъ числе — вскрыли гроба Вольтера и Руссо, сложили ихъ кости въ одинъ холщевый мешокъ, вывезли за городъ и бросили тамъ въ заранее приготовленную яму съ негашеной известью.

Родственники умершаго Пюиморена старались набросить твнь сомнвнія на достовврность разсказа объ этомъ благочестивомъ поруганіи надъ мертвыми врагами. Но какъ бы тамъ

ни было, а вскрытые гроба Вольтера и Руссо оказались действительно пустыми, и опустыми они при реставрации.

Вольтеръ не внесъ новыхъ идей въ область философской мысли, не сдёлалъ никакихъ важныхъ научныхъ открытій. На его долю выпала другая—вь тотъ моментъ быть можетъ гораздо важнёйшая—задача. Онъ перечеканилъ тяжеловёсные слитки знанія, доступные до тёхъ поръ лишь записнымъ ученымъ, въ монеты, пригодныя для обращенія среди массы людей различныхъ званій, состояній и національностей. Его несравненный слогъ, ясное до прозрачности изложеніе и неистощимое остроуміе дёлали всякій предметь, до котораго онъ касался, доступнымъ и привлекательнымъ всей массё способныхъ читать людей, отъ королей до ремесленниковъ, отъ версальскихъ придворныхъ до русскихъ помещиковъ, среди когорыхъ еще въ половинѣ XIX вёка можно было встрётить старыхъ «вольтеріанцевъ».

Кром'в разрушительнаго действія на всё унаследованныя отъ среднихъ вековъ традиціи, главнейшимъ результатомъ пропаганды Вольтера для Франціи было, по нашему мненію, распространеніе веры въ силу человеческаго разсудка,—веры, свойственной большинству французскихъ философовъ второй половины XVIII века, но раньше и ярче всего сказавшейся у Вольтера.

